

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

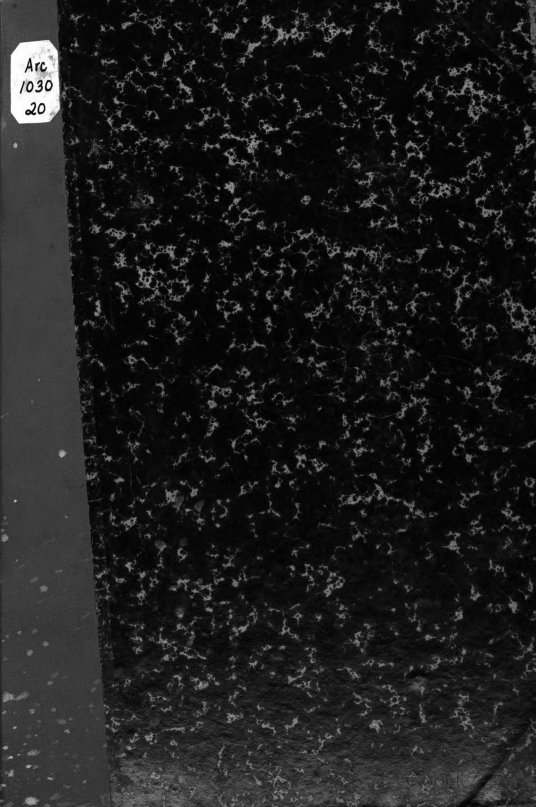
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



# Arc 1030.20



## Harbard College Library

BOUGHT FROM THE GIFT OF

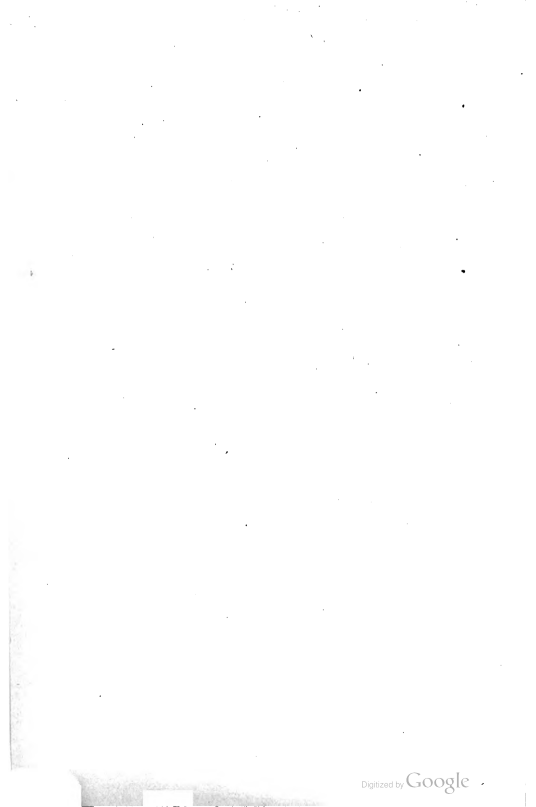
## JOHN HARVEY TREAT

OF LAWRENCE, MASS.

(Class of 1862)

For the purchase of Books on the Catacombs and Christian antiquities of Italy

· 1 ...



A dua Emimente il carr. Pariento oma gigio risite i no LLA del bac. V. Strassmille

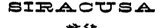
## SAC. PROF. V. STRAZZULLA DOTTORE IN LETTERE

# STUDIO CRITICO

#### SULLE

ISCRIZIONI RISTIANE





#### RICERCHE DI FILOLOGIA E DI ARCHEOLOGIA CRISTIANA



SIRACUSA Tipografia di Andrea Norcia 1895.





# SAC. PROF. VINCENZO STRAZZULLA

DOTTORE IN LETTERE

# STUDIO CRITICO

SULLE

# ISCRIZIONI CRISTIANE DI SIRACUSA



## SIRACUSA Tipografia di Andrea Norcia

1895



# Arc 1030.20



### JOHN HARVEY TREAT

### PROPRIETÀ LETTERARIA

# I Motizia Mibliografica

2:00

Fino al Luglio 1893 i titoli cemeteriali cristiani di Siracusa erano 22 latini pubblicati nel 1883 da Teodoro Mommsen, circa 150 greci editi nel 1890 da Giorgio Kaibel. Prima di essi, il p. Ottavio Gaetani, illustre gesuita Siracusano (1566-1620), si era occupato più della parte monumentale e paleografica di essi nella sua « Isagoge ad Historiam sacram Siculam » (Palermo, 1708), e, dopo lui, lo stesso metodo avevano tenuto Giovanni Arezzo di Targia (sec. XVI), Vincenzo Mirabella (m.1624), (1) Gior-

(1) Vd. Dichiarazione delle antiche Siracuse, Palermo, 1717, p. 38.

gio Gualtherus tedesco di Augusta, pubblicato insieme al Bonanni, (2) Gabriele Lancelotto Castello principe di Terramuzza, (3) il Lupi, (4) Cesare Gaetani conte della Torre, (5) Vittorio Schultze, il Kirchhoff, il Thorlacius, il Franz, con pochi minori.

Nell' età nostra si segnalarono sullo stesso argomento, chi più chi meno, Giuseppe Maria Capodieci, (m. 1828), onore della Chiesa Siracusana coi suoi molteplici volumi in foglio che si conservano in questa Biblioteca Arcivescovile, (6) Isidoro Carini, il Borghesi, il Marini, il De Rossi, e il Mommsen (7) e il Kai-

(2) Cf. Bonanni—*Delle antiche Siracuse*, che in fine del tomo II contiene lo studio del Gualtero sui « Marmora seu Tabulae Syra cus. », MDCCXVII, o. c.

.3) « Siciliae et obiacentium insularum veterum inscriptionum nova collectio »; *Panormi*, typis Regiis, MDCCLXXIV, classe XVII, p. 276-277.

(4) « In Lit. Philologicis, Epist. », Aretii, 1753, ep. 9.

(5) « Raccolta di Antiche Iscrizioni Siracus. », ms. nella Biblioteca Arc. di Siracusa: di ff. 80.

(6) Cf. « Antichi Monumenti di Siracusa »; Siracusa, 1813, voll. 2.

(7, « Corpus Inscriptionum Latinarum » consilio et auctoritate Academiae litter. Regiae Borussicae, ed. Theod. Mommsen, Berolini, ap. G. Reimer, MDCCCLXXXIII, vol X, pars posterior, iscrizz. 7167-7187. Il Mommsen riporta anche al n. 7123 l'iscrizione h)ic Adelfa c(larissima) f(emina) posita conpar Baleri comitis, che si legge nel magnifico sarcofago in marmo (V o VI sec.) di Adelfia e Valerio con 60 figure sacre tolte dall'antico e nuovo Testamento, e che si conserva nel R. Museo Archeologico di Siracusa. Il Carini (Le Catacombe di S. Giov. in Siracusa e le memorie del papa Eusebio, Roma, 1890, pag. 18) crede che le lettere e lo stile dell'iscrizione e delle sculture possano convenire alla seconda metà del IV secolo. Il sarcofago fu scoperto nel 1872 nelle catacombe di San Giovanni dal dott. F. S. Cavallari, ed essendo importante pei suoi bassorilievi in tre piani, fu subito illustrato con le seguenti monografie: A. Salinas, Riv. Sicula, vol VIII (1872), p. 135; G.B. bel (8) già ricordati. Il testo più autorevole per le poche iscrizioni latine siracusane, di cui mi avvalgo in questo lavoro, è quello del Mommsen, e parimenti giovandomi del Corpo di Gior-

De Rossi, Bull. A. C., 1872, p. 82-83 e 1877, p. 32; Carini, Bull. d. Commiss. d. Ant. e B. Art. in Sicilia, 1872, p. 72; V. Di Giovanni, Giorn. di Sicilia, 5 nov. 1872, n. 254; e così il p Garrucci, St. d. A. Cr. V, 365; Filippo Matranga, Lettere al Dr. Sav. Cavallari, Palermo, 1872 e 1873, due edd.; Le Blant, Gazette Archéologique, 1877, p. 157-158; il sac. Ferd.Lantieri ed il parroco Serafino Privitera (1872), e finalmente il Grassi, Sarcofago di Adelfa, 1893.

(8) « Iscriptiones Graccae Siciliae et Italiae ». cons. et auct. Ac. litt. R. Bor., ed G. Kaibel, Berol., Reimer, MDCCCLXXXX, p. 13-28, iscr. 59 201 e poche altre sparse qui e là. Oltre a queste, il Kaibel pubblica in «Addenda et Corrigenda» n. 59 a, un'epigrafe già edita dal dott. P. Orsi un anno prima, Notizie degli Scavi, 1889, p. 369, proveniente dal pavimento della Cattedrale di Siracusa. Pure dal Kaibel abbiamo (vedi agg. 201 a) il testo di un'altra iscrizione recentemente scoperta nelle catacombe di S. M. di Gesù. Egli però ha trascurato la pubblicazione di un'epigrafe importante riferibile a una Marcia, ma cfr. G. B. De Rossi in Bull. A. C., 1877, p. 149-159; Lefort, Revue Archéol., gennaio 1878, pag. 43, segg; M. Armellini. Gli antichi cimiteri di Roma e d'Italia, Roma, tip. Poliglotta, 1893, pag. 722. In un arcosolio é un dipinto di singolare importanza, probabilmente dovuto al IV secolo, con festoni di verzure, sotto ai quali, nel mezzo, v'ha un'anfora ansata posta fra due pesci; nella lunetta sta il Salvatore fra due Apostoli, che ha il capo cinto da nimbo e colla sinistra stringe il volume. Innanzi a Lui una d nna inginocchiata gli tende le braccia : presso al suo capo leggesi Μαρχία έζησεν έτη χε., μηνες η., ημέρας χε. La donna di 25 anni é giudicata da Cristo fra gli Apostoli come suoi assessori. Presso il capo di un apostolo si legge IIérpoç; questi ha, come Cristo, la prerogativa del nimbo, che non si vede intorno alla testa di Paolo, e ciò evidentemente fatte apposta per indicare il primato di Pietro sommo pontefice su Paolo apostolo. Nel sommo dell'arco v' ha un'algio Kaibel per le greche, ricorro ad altre fonti ragguardevoli, e anzitutto alle illustrazioni, per quanto ristrette al campo paleografico, che il Carini fa delle epigrafi Greche cristiane nei diversi fascicoli dell' « Archivio Storico Siciliano » (I · IV, 1873-76) (9) e nel « Bullettino d. Commiss. di antich. in Sic.» (V, a. 1872).

Delle circa 150 greche, le quali vennero pubblicate diligentemente dal Kaibel, 80 ne ha illustrate il Carini, cioè le 62 - 64. 66 - 67. 69. 73 - 75. 77 - 79. 81. 83 . 85. 87 - 90. 92. 94 - 100. 105 - 6. 110 - 2. 114. 116 - 8. 127. 130. 135 - 8. 141 - 2. 145. 147 - 151. 153 - 4. 156 - 8. 160. 162 - 3. 167 - 8. 170. 172. 177 - 181. 184-5. 187 - 8. 191. 194 - 201.

Un altro lavoro riferentesi al nostro argomento ci ha dato

tra epigrafe, in parte cancellata, che ricorda il nome Marcia serva del Signore - The doubne gov Mapx (lac). - Forse l'iscriz, ricorda anche il nome del marito 'Avopeiag.-Cfr. pure I. Carini, Le Cat. di S. Giov. in Sir., o. c., p. 16 - 17; Lefort, Études sur les monuments primitifs de la peinture chrétienne en Italie, Paris, Plon, 1885. Fra' titoli epigrafici di Siracusa cristiana metto l'iscrizione greca che si legge presso l'orlo del vase battesimale del Duomo. Esso era stato trasportato da S. Giovanni, antica cattedrale di Siracusa, nella vecchia chiesetta di Castel Maniaci, e di là, dopo il terremoto del 1693, nella moderna Cattedrale, ove esiste tuttora. L'iscrizione è la seguente: 'Ανάθημα ( ໂεροῦ βαπτ)ίσμα(τος) ( Ζο)ζίμου θεῷ δῶρο( ν)..... τὸν χραthea....ov, cioè « Donarium sacri baptismatis Zosimi Deo.... (Ces. Gaetani, Dei ) donum...., vas hoc » ( ovv. hunc craterem ), cfr. Cesare Gaetani, Raccolta di antiche iscriz. di Siracusa, ms. cit., foglio 61; Ott. Gaetani, Isagoge, o. c., n. 31. Il p. P. M. Paciaudi, d'accordo col Can. Dom. Schiavo, crede che quel vase non era fonte battesimale, ma piuttosto fonte di acqua benedetta, messo in uso nel sec. VI o VII; vd. De sacris Christianorum balneis, 1878, c. 16, f. 160, cfr. Torremuzza, Sic. Inscript. antiq., classe XVII, f. 239; G. M. Capodieci, Iscrizioni di Siracusa, ms. della Bibl. Arciv. di Sir, f. 45.

(9) Vd. gli estratti: « Venti Iscrizioni trovate nelle Catacombe di di Siracusa », *Palermo*, Lao, 1873; « Trentatré nuove iscriz. d. Cat.

pure il Ch.mo Can. Isidoro Carini di f. m., intitolandolo « Le Catacombe di S. Giovanni in Siracusa e le memorie del papa Eusebio, o.c. (Roma, 1890). Egli sospetta, e per la posizione del sepolero situato in apposita *rotonda*, e per la solennità della for-

mola, e pei caratteri paleografici, e per la identità del mese in cui mori papa Eusebio, che l'epigrafe Siracusana (scoperta in S. Giovanni) ἀνεπαύσατο ὁ μαχαρίας μνήμης Εὐσέβιος τῆ πρό ια. καλ. Σεπτεμβρ. sia riferibile all'insigne pontefice cacciato in Sicilia da Massenzio e qui morto. Di questo argomento toccherò innanzi, almeno per quanto spetta la parte storica e bibliografica. Nel novero degli studiosi delle iscrizioni cristiane greche di Siracusa devono pure collocarsi il Crispi, il Matranga, lo Spuches e l'Holm, che casualmente hanno scritto meno intorno al testo, che sulla parte paleografica di alcune fra queste epigrafi. Il Crispi per esempio, nel « Giornale di Scienze, Lettere ecc. », IV,a. 1873, ne ha illustrato le undici seguenti: 102. 113. 115. 143. 152. 155. 161. 164 - 6 e 189 Kaibel.

Il Matranga in Diamilla, « Memorie Numismatiche », II, 55, si occupò di quattro sole (112. 150. 179 e 180K) e nel « Saggiatore », III, p. 184, a. 1845, trattò del titolo che porta nel Kaibel il n. 139, e che pure studiò nel 1864 lo Spuches in « Bullett. d. Comm. di antich. in Sic. » I, p. 14, poc'anzi citato.

L'Holm negli « Atti dell'Accademia di Palermo », V, a.1875, discusse il valore del titolo 187, e, con gli altri poc'anzi ricordati, la bibliografia epigrafica cristiana di Siracusa posteriormente è stata accresciuta di nuovi studi parziali, dopo gli scavi fatti dal Cavallari (10) e dall'Orsi, direttori, l'uno dopo l'altro, di questo Museo.

di Sir. », Palermo, 1875; « Nuove Iscr. Greche d. Cat. di Siracusa. » Palermo, Virzi, 1876.

(10) Per la pianta topografica delle catacombe, tra le antiche, poco perfette, basta ricorrere all'opera del Mirabella cit., ed a quella di Domenico Lofaso Pietrasanta duca di Serradifalco, *Le antichi*-

Il Prof. Orsi nell'estate del 1893 ha trovato in S. Giovanni e nelle catacombe Cassia altri titoli cemeteriali, che arrivano a 150 fra greci e latini, dei quali dieci, con qualche variante, erano già stati editi dal dott. Kaibel ( cfr. Orsi, *Esplorazioni nelle Catacombe di S. Giovanni e in quelle della Vigna Cassia* in « Notizie d. Scavi », luglio 1893, pp. 276 - 314). Altre epigrafi furono da lui scoperte nell'inverno scorso (1894) e sono già in corso di stampa nelle Notizie degli Scavi pubblicate dalla R. Accademia dei Lincei.

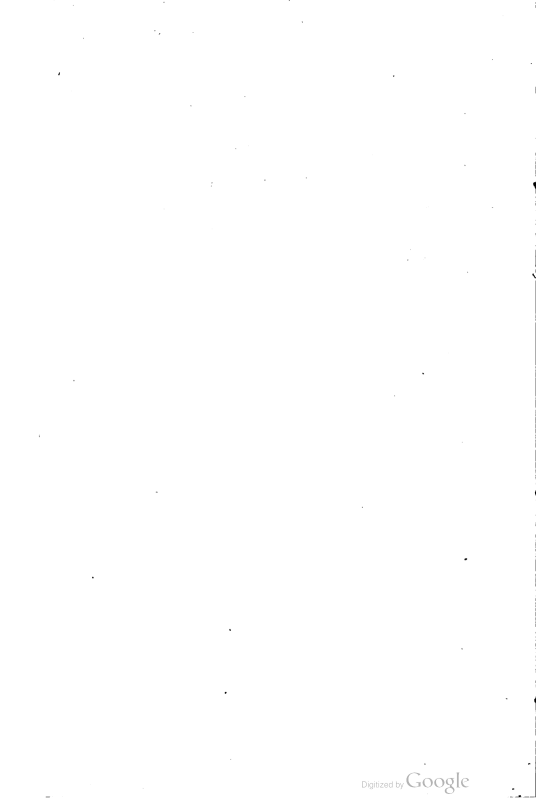
La materia filologica, letteraria, cronologica e antiquaria si espande per siffatte iscrizioni, che hanno un contenuto tante volte importante, e facilitano la via ad una sintesi organica e simultaneamente comparativa delle forme scorrette dialettali, non meno che dei riti funerari cristiani

Collocando prima quelle di Giorgio Kaibel, sono emendate dal dott. Orsi le seguenti: 72 - 28 e 29, 73 - 113, 84 - 114, 87 - 71, 106 - 65. 124 - 19, 129 - 88, 131 - 115, 133 - 94, 181 - 64, 182 - 107 ( « Notizie », luglio 1893).

th di Sicilia: nel vol. IV ed ultimo si trattano le « Antichitá di Siracusa e delle sue colonie », Palermo, MDCCCXL, pg. 126 - 128 e tav. XII cat. di S. Giov.—Cfr. ancora F. S. Cavallari e A. Holm, Topografia archeologica di Siracusa, Palermo, 1883 : vd. specialmente pg. 35, 43 e 363 - 7.—Inoltre intorno alle catacombe siracusane parla ampiamente il Boldetti, Osservazioni sui cimiteri, Roma, MDCCXX, p. 583, 617 e 628 segg.; Mons. Domenico Bartolini, Le Catacombe di Siracusa, etc., Roma, Salviucci, 1847, di p. 10; Mons. Lancia di Brolo, Storia della Chiesa in Sicilia nei primi dieci secoti del Cristianesimo, Palermo, Lao, 1880, vol. I. pg. 175 - 176 e nota ( intorno all'iscrizione di Atanasio e Alessandro ), vd. pure altrove. L'Orsi nel 1892 pubblicò pochi frammenti epigrafici scoperti nelle Catacombe di S. Giovanni: cf. « Scoperte archeologiche Epigrafiche in Siracusa e territorio. in « Notizie d. Scavi » estratto, 1892, p. 28 - 30. Un breve cenno si ha pure nel Kraus, Real EncyI titoli latini rinvenuti dall'Orsi (1893) giungono a sette: vd. n. 5 Q......co(nsu)libus, di nessun valore, ma che doveva riportare la data consolare, n. 31... Esdei.... 37, 45, 59, 90 Bart $\omega$ , 91 Badei, 150.

Per maggiore esattezza segno con K i titoli del Kaibel, con , O quelli che si riferiscono all'Orsi. Dei quali mi giovo, non meno che dei primi, per spiegare molte variazioni filologiche, i diversi riti funerari, le formule di salutazione, quanto concerne le date consolari, le antichità cristiane e simili altre belle ed importanti notizie.

clopaedie d. Cristl. Alterthümer, 1886, II, p. 134-5. — Delle nuove iscrizioni trovate quest'anno nelle cripte di S. Giovanni e di S. Maria di Gesù sarà pubblicata una relazione dal ch. prof. Orsi, mentre il Dr Giuseppe Führer di Monaco attende a studiare con molto zelo la planimetria delle catacombe poc'anzi mentovate.



Pelle Kpigraki Gristiane Greche di Siracusa

Π

La più parte delle epigrafi cristiane di Siracusa è mortuaria. Cronologicamente appartengono al V secolo, poche sono del sec. IV, e poche altre del VI. Allora il greco era in maggiore decadenza dell'idioma romano, per cui, essendo oramai al suo declivio insieme alla civiltà ellenica anche l'antico splendore della sua lingua, le iscrizioni non sempre conservano la classica eleganza, l'esatta osservanza della grammatica, la ispirazione e genialità che nelle più antiche erano i pregi precipui, dei quali lo stile greco e il sentimento di venerazione pei defunti in mirabile guisa si adornava.

Il maggior numero sono brevi, quasi tutte hanno il medesimo contenuto, la stessa espressione dell'ἐνθάδε κεῖται, prima o in mezzo scritta, o variamente rappresentata con le graziose perifrasi οὖτος τόπος 20, μνημεῖον 32-33 e 76, τάφος 15, κοίμησις 54 (cfr. 119 e 152 K), come puoi leggere nelle epigrafi pubblicate dal D.r Orsi. Spesso riportano il monogramma di Cristo, qui e là in varie fogge rappresentato, e talvolta con l'  $\alpha$  dalla sinistra e l'  $\omega$  a destra. Per confermare che quasi tutte sono su per giù della medesima epoca, bastano le poche datate, lo stile quasi sempre eguale in tutte, lo spirito caratteristicamente cristiano, e la lingua idiotica e malferma dell'età bizantina, e quell'uso costante della conforme indicazione dell'età del defunto per anni, mesi e giorni.

La data consolare solo in cinque del Kaibel è per avventura specificata (63 del 410, 85 del 433, 112 del 360, 130 del 439, 159 del 427) e in due dell'Orsi (n. 22 con le date cons. 399 e 402, riferentisi al seppellimento della madre Dionisia e della figlia, il cui nome in principio è avulso e perciò indistinto, ('Podo) $\pi\eta i\alpha$  (?), la quale morì circa ventotto mesi dappoi ; oltre, l'iscr. n. 44 O. è del 428). Nelle altre è quasi sempre ricordato nient'altro che il mese e il giorno della morte, per calende, idi o none.

Se comune è l'esagerazione e la cerimoniosa lode nelle iscrizioni funerarie, in queste invece, mirabilmente semplici e veridiche, talvolta anche portanti il solo nome del morto (*tituli*) brilla un certo senso di tenera pietà e di cristiana unzione. Nè rare sono le acclamazioni e le sentenze che, con certa

#### Corrispondenza d'amorosi sensi

legano i passati coi vivi, e al passeggiero ridestano tante volte nobili pensieri evangelici.

Passando a più diligente esame quanto concerne la filologia, la grammatica, i neologismi, gl'idiotismi, la pronunzia, lo stile, l'onomatologia, tre brevi carmi o  $\epsilon \pi_{10} \kappa_1 \delta_{10} \alpha$  (n. 63 K due distici, n. 192 due esametri, n. 193 quattro esametri frammentati, ma cf. il n. 15 O, mutilo sul lato sinistro), l'uso di parole romane grecizzate, l' introduzione di vocaboli prettamente latini (v., p. e., l'iscr. K n. 157, Oupoavous Auyoustalys lavatapis, Ursanus Augustalis lanciaris (1)), e simili altre anomalie, lo studioso vi scorge un campo nuovo da mietere.

Fu per ciò anzitutto che il De Rossi, il Carini e l'Orsi desideravano che qualche Siciliano attendesse allo studio dei titoli cristiani rinvenuti in questa storica regione, e in Siracusa principalmente; poichè questi appunto hanno tale specialità nel linguaggio e nei sentimenti, che ritengo meritino maggiore attenzione ed importanza delle altre epigrafi cristiane della Sicilia.

Molta diversità, infatti, esiste tra il sermone classico e il nuovo o bizantino di Siracusa, che, se accenna per un lato a decadenza, rischiara dall'altro un periodo di civiltà diffusasi in contrapposizione alla pagana, con più accalorati sentimenti religiosi e con verun fregio di pompe esteriori.

Dove la storia e l'archeologia potrebbero cavare molti preziosi materiali sarebbe appunto nella scoperta, se mai avvenisse,di titoli epigrafici del II e III secolo e del principio del IV, quando cioè tanti Martiri Siracusani sparsero il loro sangue per la nuova fede, cioè nelle crudeli persecuzioni imperiali, specie di Trajano(98-117), Marco Aurelio(161-180) e Diocleziano(284-305) col celebre editto di Nicomedia che diè incentivo a fare risplendere di gloria *l'êra dei martiri* pure in Siracusa, ove una cattedra apostolica era stata fondata sin dall'anno 39 dal martire S. Marziano per invito del pontefice S. Pietro, e dove, siccome a Roma ed altrove, si continuarono a scavare o tornarono a frequentarsi con più nobile scopo tante gallerie sotterranee – le Catacombe – accanto la medievale chiesa di S Giovanni e suoi dintorni, per depositi mortuarii, gelosamente custoditi dai cristiani in rispetto al dogma della risurrezione della carne.

 Lanciaris: in Ammiano Marcellino, Rer. gest., XXI, 13 in fine, lanciarius, il λογχοφόγος dei Greci. Inoltre, K. legge αὐγουστάλ:ς. La parte lessicografica e la pronunzia dei titoli siracusani sarà trattata in appositi capitoli.

. <u>.</u> . . .

Nessun epitaffio intanto ci è rimasto di quest'epoca così gloriosa, ed è veramente doloroso il non averne potuto scoprire alcuno in Siracusa, e della illustre vergine Lucia massimamente, il cui martirio fu davvero straziante e dignitosamente da Lei sostenuto.(2) Se non che, tornando inutile questo lamento, noto che, fermandomi alle iscrizioni fin ora scoperte, ne ho riconosciuto, con mia sorpresa, l'importanza di una (72 K; 28-29 O) collocata nel cimitero in S. Giovanni 'Aléξανδρος' Aθανασίου XMT. Di questo titoletto mi sono occupato mesi addietro in un capitolo che, con altre memoriette, ho inviato alla Società Siciliana di Storia Patria e che verrà publicato in quell' Archivio Storico.

E, per altra parte, è una bella scoperta che recentemente ha fatto il prof. Orsi di un titolo cimiteriale riguardante la cristiana Edoxia, la quale morl, secondo quivi è detto, il giorno della  $xupiaç \Lambda ouxiaç (13 dicembre).$ 

Pochi ma veridici elogi od  $\epsilon_{\gamma \times \dot{\omega} \mu \iota \alpha}$  son tributati in diversi titoli ai morti cristiani, come al n. 81 K  $\zeta \dot{\eta} \sigma \alpha \varsigma \beta \delta (\sigma \vee \ddot{\alpha} \mu \epsilon \mu \pi \tau \sigma \sigma \nu, ed$ al n. 112 K cogli avverbi  $\dot{\alpha} \gamma \nu \bar{\omega} \varsigma \, \varkappa \alpha i \dot{\sigma} \sigma \delta (\sigma \vee \ddot{\alpha} \mu \epsilon \mu \pi \tau \omega \varsigma, e al n.$ 134 ed in altri del Kaibel (cf. i titoli dell' Orsi, n. 35. 44. 104. 140  $\zeta \dot{\eta} \sigma \alpha \sigma (\alpha) \times \alpha \lambda \tilde{\omega} \varsigma$ , 67  $\zeta \dot{\eta} \sigma \alpha \sigma \sigma \sigma \mu \nu \tilde{\omega} \varsigma$ ; parimenti, splendidi encomi sono negli epitaffi 66. 68. 69. 81 e 138). In qualche iscrizione sono encomiate, come, per allegare un es., al n. 187 K, le anime dei defunti con una esaltazione rimarchevole; ma l'espressione è sempre sincera e conforme alla realtà della verginità esal

<sup>(2)</sup> Il Privitera, Storia di Siracusa, Napoli 1878, I, p. 543, riferisce che le venerate ossa del Martire S. Marziano si conservarono buon tempo nella Cripta di S. Giovanni, quelle di S. Lucia fino al sec. VIII celle catacombe omonime, ed altre di un terzo illustre martire per ora sconosciuto in S. Didaco o S. Maria di Gesù. Chi sa quali iscrizioni, forse perdute, non avranno apposte i fedeli ai sepoleri di questi tre martiri insigni di Siracusa!

- 15 -

tata. Sicchè, non sappiamo deciderci se le personalità dell'epitaffio n. 187 K siano lodate semplicemente per una buona vita condotta; chè se pure la Fotina e la Filomena sorelle vi si elogiano, egli è anche perchè conservarono la verginità. Nella sentenza  $\Phi \omega \tau i v_{\eta}$  xè  $\Phi \iota \lambda \circ \upsilon \mu \varepsilon v_{\eta}$ ,  $\sigma \mu \nu \varepsilon$ ,  $\dot{\alpha} \gamma \nu \varepsilon$   $\pi \alpha \rho \delta \omega \omega \iota$ ,  $\zeta \eta \sigma \alpha \sigma \varepsilon$   $\beta (\omega \upsilon \varkappa \alpha \lambda \circ \tilde{\upsilon})$ , e in quest'altra aflettuosissima in lode di una Editépan . . .  $\beta \iota \omega \sigma \alpha - \dot{\alpha} \gamma \nu \tilde{\omega} \varsigma$  xai  $\dot{\sigma} \sigma \varepsilon \iota \omega \varsigma$  xai  $\dot{\alpha} \mu \dot{\varepsilon} \mu \pi \tau \omega \varsigma$  112 K, il lettore dubita se le siano sante ovvero almeno persone morte in fama di santità. Infine, si avverte che l'autore della graziosa epigrafe n. 112 nel dire che Euterpe è allevata dalle Muse, od anche ministra di esse, σύντροφος τῶν Μουσῶν, si avvaleva dell'etimologia del nome personale, inerente certo alla sepolta poetessa, oltre che virtuosa, onesta e fedele.

Ma l'importanza caratteristica e principalissima dei titoli siracusani è sopra tutto per la filologia, per le antichità cristiane e meno per una esatta e specificata cronologia, potendo solo affermarsi che furono incise o graffite nel V sec. e nel suo torno, e potendosi appena arguire la data approssimativa di ciascuna epigrafe sull'appoggio di quelle datate, oppure a norma dei monogrammi decussati o crociformi più in uso nel V secolo.

Quale novità o quale interesse può fare adunque che lo studio di queste epigrafi cristiane piaccia e giovi al filologo? Non è, senza dubbio, poca l'importanza dell'opera; ed essa tanto più si accentua, in quanto la nostra attività si fermi alla rimarchevole differenza del pensiero pagano e cristiano, del culto per i morti usato prima e dopo Cristo, della lingua soavemente fiorita dei poeti siracusani Teocrito e Mosco (III-II secolo av. Cristo) e della nuova, soavemente facile e spesso idiotica, delle epigrafi cimiteriali. Onde segue che, se per una parte la lingua greca perdeva in eleganza, nondimeno alla moderna letteratura preparava molteplici elementi, idee ed ispirazioni veraci, che concorrevano ad inalzare l'edificio grandioso della nuova civiltà e del nuovo pensiero. E certamente il vanto di questo risorgimento morale e letterario è dovuto alla Chiesa, che, con l'introduzione di pensieri e credenze e riti affatto opposti e diversi dagli antichi dei Greci e dei Latini, arricchiva pure il patrimonio della lingua.

Degli scrittori romani che, in quel periodo di transizione, col senso romano e greco insieme riportano le impronte di una lingua molto varieggiata dalla classica, ricordo lo storico Ammiano Marcellino (330-400), che, nato forse in Antiochia, e perciò greco di nascita, scrivendo in latino introdusse molte voci greche, il cui studio, messe che siano in confronto con quelle degli epitaffi cristiani contemporanei, è la prova più luminosa e più sorprendente della corruzione idiotizzante e solecizzante nell'uno e nell'altro idioma, è un ottimo contributo per la storia della lingua nell'ultimo periodo imperiale. Parimente, Macrobio Ambrosio Teodosio (procons 410), cui, a sua testimonianza, latinae linguae vena non adiuvat (Saturn., praef., § II), vale ancora per meglio conoscere lo stato, in seguito deplorevole, del latino, corrotto di frasi e voci barbare, non meno che di elementi ellenici volgari. E accanto a lui ed Ammiano puoi collocare diversi poeti cristiani del IV, V e VI secolo, se ne togli Prudenzio, Sedulio e pochi altri, finche poi con Gregorio di Tours (538-594) non si sa distinguere un caso dall'altro. E, in generale, cotesti scrittori, compresi talvolta gli Apologeti più eruditi, pur seguendo le orme degli antichi padri della letteratura greca e latina, tentano svezzarsi a poco a poco dallo stile e dalle tendenze classiche per sostituirvi le nuove sentenze e le nuove parole conformi ai nuovi pensieri cristiani; mentre il po polo smetteva, di tempo in tempo, quella purità di linguaggio e quella tale eleganza di forma, che nell'epigrafia cristiana della Sicilia molto raramente vuolsi scorgere. I titoli funerarii di Siracusa, essendo numerosi più ancora di quelli trovati in Palermo e a Catania, porgono, in conseguenza, un maggior contributo per raffronti idiotici, per sapere la nuova pronunzia esitante tra il vecchio e il nuovo modo, per la grammatica, e per altre siffatte indagini.

Snomatologia epigrafica in forme dorizzanti e latinizzanti

Ad eccezione del nome personale 'Alegyin 192 K (classico 'Αλεξία), di Maxpy 117 K, Έλευθέρη 43 O e Φιλαδελφείη 15 O, tutte e quattro forme ioniche, la più parte dei nomi muliebri finiscono regolarmente in  $\alpha$ , quando a tale desinenza preceda s,  $\alpha$ ,  $\rho$ , ovvero le doppie consonanti og ,  $\tau\tau$  ,  $\lambda\lambda$  ,  $\xi$ ,  $\psi$ ,  $\zeta$ . Gli altri nomi spesso conservano l'n, secondo il rigore classico della lingua nazionale; ma non sono pochi i casi in cui abbondi invece dell'a la vocale « in fine, che ci richiama al dorismo od al latino grecizzato. Anche questo fatto prova indubitatamente la piena corruzione della lingua ellenica nella Sicilia; imperocche non solo venivano ammesse nel patrimonio di essa voci e frasi d' indole barbara e si guastava la bellezza dello stile classico, ma ben anche siffatta mischianza di varii dialetti, specie dell'ionico, per sua natura gentile, col dorico, più aperto e talvolta aspro, è nondimeno segno evidente della mancanza di vitalità, vo' dire anzi della lenta corruzione che s'infiltrava nel greco bizantino di Siracusa, non più elegante come fin dal secolo ottavo

STRAZZULLA - Studio Critico.

·III

a. C. erasi parlato dai coloni Corinzi che vi si fermarono. Se non che, il poco numero di tali epigrafi in dialetto io nico, in confronto a tante altre doriche e a moltissime altre attiche, tutte, con poche eccezioni, piene di errori ortografici e dialettali, fa pensare a varie fusioni di gente diversa probabilmente della stessa Sicilia greca, dove coloro che parlavano in differenti dialetti ellenici sarebbero venuti in Siracusa. Per altro, questa allora illustre città greca, che aveva dato origine ad Acrae, Casmena, Enna e Camarina, e che posteriormente si segnalava per nuove glorie cristiane e per la sua sede vescovile, prima in Italia, secondo si ritiene dai più, aveva ecclissato Messana e Catana, e ad essa accorrevano genti di diverse stirpi, di differente linguaggio e civiltà. Così può spiegarsi l'uso del dialetto ionico accanto al dorico ed al nazionale greco in tempi di pieno decadimento letterario e di nobile restaurazione religiosa, massime nei secoli III - VI di Cristo.

Sono infatti dorismi che risentono della desinenza latina i seguenti nomi personali K:  $K\lambda\eta\mu\epsilon(\nu)\tau\epsilon\nu\alpha$  132,  $K\rho\iota\sigma\tau\nu\alpha$  138, ( $K\rho\iota\sigma\pi\epsilon\nu\alpha$ ),  $M\alpha\rho\chi\epsilon\lambda\lambda\nu\alpha$  148,  $Mo\nu\iota\chi\alpha$  167,  $Pou\varphi\nu\alpha$  164,  $\Delta o\mu\nu\nu\nu\alpha$  101 (cf. 138, O); O, Bsvivva 44, Méριτα 70, Εύλιβα 62, in alcune delle quali invero sembra inevitabile l'uso della vocale  $\alpha$ , in causa della loro derivazione dal latino, che tanto elemento aggiunse all'idioma ellenico cristiano, specie talune voci e frasi cavate dal Nuovo Testamento e forse anche dai Padri della Chiesa che sull'autorità della S. Scrittura coniavano modi, forme e sentimenti più adatti alle esigenze della dottrina evangelica, cf. *Civ. Cattol.*, 1894, pg. 467 sgg., p. 713 sgg.; *Revue de Philol.*, *Litter. et Hist. Anc.*, Paris, gennaio '94.

Non di rado si trovano anche parole romane introdotte nell' idioma greco degli epitafij, scritte in modo che le lettere latine corrispondano, quanto è possibile, alle greche. -Οῦρβικα 156 K, cf. Urbica dei Romani (urbs), v. De Rossi, B. A. C., 1876, p. 26; similmente da Victor, Victorinus e Victoria si è grecamente scrit-

to Βίκτωρ 83 K, Βικτωρία 85 K e 53. 129 O, ovvero anche, col dittongo ει, Βεικτωρίνος 86 - 87 K e 71 O, Βεικτωρία 84 K e 114 O, cfr. il titoletto latino 150 O - Bictoria.

Dal nome latino Bonifacius si è formato agevolmente Bovuçá-  $\tau_1(o)$ ; 143 K ed anche Bovuçátu; 88 K, in O Bovuçatia 134, che à un colore più caratteristico di grecità. Nè sempre la  $\beta$  doveva pronunziarsi v, come si prova con gli esempi contrarii, Beixtup e Bovuçátuc; E così dirai per  $\Delta \alpha \tau \epsilon i \beta c$ ; 91 K (Dativus), 'A $\beta ou(v\delta) \alpha v t i \alpha$ 172 K, Adeudata (I) 66 K il cui uso è prettamente corruzione del nome Adeodata diverso di Deodata; "A $\lambda\beta \iota o_{\zeta}$  70 K (albus); "Aqpos 80 K=Afer=Africanus, se pure non era africano il morto; Féµeslac; 89 (cfr. Féµeslac; Kopvηlia 61 O), Kludia 89, Kludiavó; 133 (cf. 94 O), Kludic; 134, (Ko)vxopdia 135, Kopvn(lt...) 136; Kpuçxuvia 177, che si riconduce forse a Cresconia, Crescens (in ep. rom. Cresces idiot.)

Osservo l'origine latina anche nella seguente nomenclatura personale ipogeica: Kωσσταντία 142 K, cf. Κουσταντία del n. 144 e Kωσταντία 190, Kωστά(ν)τι(ος) 94 (vd. Κονσταντῆνος e Κωνσταντῖνος in Pape-Benseler, Wörterbuch d. griech. Eigennamen, s. v.), Kοστάντις 143, Λουχιανός 145, tutti del Kaibel; quest'ultimo è usato anche a' tempi di Adriano (II7 - I38), e prova n'è l'esser così appellato il famoso autore greco dei dialoghi (n. il 25): la forma Λοῦχις, più antica di Λούχιος (2), donde deriva il nostro Luciano, si legge in iscrizioni cristiane di Roma appartenenti, pure come Λουχιανός, al II secolo di Cristo (cf. λύχη, lux, e Λύχειος soprannome del dio Apollo).

(1) Vd. Adeodata nel De Rossi, Bull. di Arch. Crist., a. 1863, p. 27. Il maschile « Adeodatus » trovasi pure in un'epigrafe cristiana illustrata dallo stesso archeologo, ivi, a. 1878.—Cfr. pure lo stesso Bull. 1880, pg. 167; Inscription. Chr. V. R., I, n. 372. 379 e 426 del sec. IV.

(2) Anche si legge  $\Lambda$ eúxiog, avendo i Greci solitamente i dittonghi ou ed su invece dell'u; cfr.  $\omega ==0$ ,  $\eta ==e$ .

Per altro, cf. il corrispondente titolo  $\Phi \omega \tau i v \eta$  187 K, e riguardo a  $\Lambda \circ \upsilon x i \alpha$  si osservino le voci analoghe:  $\lambda \varepsilon \upsilon x \alpha i v \circ \mu \alpha i$ , candeo, candesco, farsi bianco;  $\lambda \upsilon x \nu \delta \varsigma$ , candela: l'etimologia di queste parole deve dedursi dal candore del lume. Infine noto che  $\Lambda \varepsilon \upsilon x \circ \varsigma$ deriva da  $\lambda \varepsilon \upsilon x \delta \varsigma$ , bianco, mentre l'affine  $\Lambda \circ \upsilon x \circ \varsigma$  sembra piuttosto di origine latina (lux).

Nel Corpo dello stesso Kaibel si leggono pure i seguenti nomi personali di origine latina:  $Maqxé\lambda\lambda a$  147 (cf.  $Magxe\lambda\lambda a$  152, idiotismo) e  $Maqxe\lambda\lambda tva$  148, Noxeqia 153 (=Nuceria), Ilatilac 150 (cf. 111 O; Ilatila 159 K), 'Pouqtiva 144 (cf. 146; 'Pouqtivoç 127 O: De Rossi, Inscr. Chr. V. R., I, n. 122 'Pouqtivoç),  $\Sigma a \beta tvoç 166$ (Sabinus),  $\Sigma a \lambda \beta ta$  139 (salvus),  $\Sigma tu \beta a \delta twv$  169 (cons. stipare, condensare, circondare, alla cui labiale tenue corrisponde in greco la media corrispondente in  $\sigma t = t \beta w$  ovvero  $\sigma t t \beta w$ , calco, trito),  $K \lambda \eta$ - $\mu s(v) t s tva 132 (clemens)$ , 'Avtwivo 75, Aoµviva 101 (cf. Aoµviva e Aoµviv $\eta$ ) diminutivo vezzeggiativo di Domna sincope di domina (cfr. pure Domnula, in Frontone, ad M. Caesarem, e Domnio, onis, m. accanto a domnus e domna; Dante, Inf., XXXIII,88, aggett. sostantivato; vd. Properzio, El., I, I, 21).

Anche sono latini questi altri nomi pure leggibili in epigrafi cimiteriali Siracusane K: 'Ιούλιος 128, 'Ιουλιανός 126, 'Ιουλιανή 127 (Verg., En., II, 710, parvos lulus), 'Ιουβίνος 125 (Iovinus), 'Ιωβινιανός 129 K, 88 O.

Nè meno abbondante è la messe di nomi personali latini grecizzati nella raccolta d'iscrizioni Siracusane fatta dal dott. Orsi; ve ne trovo anzi taluni più caratteristici per la loro natura evidentemente romana.—Aùpýiliog 4 e 120, 'Apxáðlog 22, Bárouog 69 forse corruzione di Béruv accanto a Bíruv usato da Clemente (v. Dressel, Patres App., Lps. 1857, p. 104), Birailiog 141 K (cf. Bíwv e i sostantivi Bíog, Biotog), Bosxasia 16 O « nome certamente nuovo, ma che si riconduce, osserva l'Orsi, ai noti Bósxog, Boloxog ».

Ė da collocarsi Βαλερεία 54 O vicino all'analoga forma 0jaλέ-

pιος usato dal medesimo Clemente. Cognome latino è Καπιτω 115 O, (K, n. 131), ma cfr. 'Αγαπίτου 25 O. Nel n. 109 O si legge 'Ιενάρις, « derivazione, osserva l'Orsi, se non sinonimo di 'Ιανουάριος, α, e risente l'influenza della parlata volgare » (3); un altro epitaffio cimiteriale scoperto da lui stesso riporta la chiara leggenda 'Ιεναρία 42, forse pure il n. 112.

Noto pure di nomi personali romani usati in titoli greci Siracusani i seguenti altri: Mapxia (in un titolo dimenticato dal K come notai, pg. 5, n. 8) e Mapxiavóg 149 - 150 K; MáGipog 146 O corruzione idiotica di Maximus; Mavyavy 141 O (cfr. Manganus) e Mayvog 36 O (= Magnus). In Malliog n. 22 O, = Manlius, la v si é assimilata con la liquida λ, cf. 125 Μαλία; Πλουμάρις 36 O, nuovo, deriva, a parer mio, da pluma; per Oupsaxia 102, anche esso nuovo, « conoscevasi, dice l'Orsi, il nome m. Odpodutoç »; 0ύλπία 19 è nient'altro che traduzione del gentilizio Ulpius. -Inoltre, Ovópiog 22 O, cf., men bene, Ovópiog 63 K; Ilederpivog 20 O, con la liquida  $\lambda$  dal suono scorrevole, sostituita all'altra liquida p dal suono tremulo e vibratorio (peregrinus); Πασκεντία 67 O, cfr. De Rossi, I. Chr. V. R., I. n. 64; Πετρώνιος 104 O che si formò prima da néroa in Iléros, 1180 e 162 K, posteriormente mutato dai Latini in Petronius ; Σπηράντιος 97 O (cfr. Helpidius; Helpis f.) con l'y giusta la quantità della voce latina barbara sperantia, cfr. anche 'E $\lambda \pi i \zeta$ , spes, classico, ai n. 96 e 105.

Il titolo Tassav.... 118 O sta forse invece di *Tatianus*, mutamento del più antico *Tatius*. Il lettore vi nota subito, se non erro, uno sbaglio di pronunzia, non certo del lapicida ma del tempo, cioè il suono z del  $\tau$  semplificato in  $\sigma$ . Prettamente latino,

(3) In un fascicolo della *Civ.*, *Catt.*, 1894, pg. 715-6, si propone la variante 'Is)vápiç al n. 18 O, Edutápiç: cons. le osservazioni intorno ai nomi uscenti in toç ed tov che nella grecità decadente finiscono spesso in tç ed tv, p. e.n. 129 K,  $\psi u \chi(v = \psi u \chi(\delta tov, ani$ mula, ivi, pag. 715.

<u>.</u>

fra gli altri, è il sostantivo proprio  $\Phi\eta\lambda$ ixeioµoç 107 O (superlativo di  $\Phi\eta\lambda$ i 44; cfr. n. 11, O) che K legge  $\Phi\eta\lambda$ ixeiou(µ)oç= $\Phi\eta$ - $\lambda$ ixioouµoç, *Felicissimus*. Così il dott. Kaibel al n. 184 riferisce  $\Phi$ optouvata, ed il maschile al n. 185,  $\Phi$ ouptouv( $\tilde{a}$ )τος.

Aggiungo 'Ioῦστ(ος) n. 33 K, *Iustus*, Στατία Σχρειβωνία 54 Kaibel; Φώλω(ν) 20 O ci fa ricordare il *folus* od *holus* dei Latini; ma dubito che sia derivato da tal nome comune la nomenclatura personale Φώλων. Sul nome Πρειβάτος 64 O=*Privatus*, è da osservare l'errore in cui fu indotto il Kaibel 181, dietro l'edizione sbagliata del Carini; egli non sapeva decidersi tra 'Iπείβατος e 'Iπε[ρ]βατος: ora siamo certi che il Πρειβάτος dell'Orsi è il *Privatus* dei Romani.

Nella Silloge Kaibeliana al n. 186 si trova Φύρμος, e fra' titoli scoperti dal prof. Orsi àvvi Φυρμεν(ος) 93, cognome romano (v. Plinio, Epist., II, 9) = Firminus.-L' varia tra il suono dell'ou, in latino u ed in italiano o, ed il suono dell'i. Siffatta instabilità nell'uso vocalico dura per parecchi secoli dell'epoca cristiana, e qui appunto il nome Firminus ne dimostra a bastanza il cangiamento fonetico. Noi leggiamo, p. es., to dvoua, accanto all'ionico ošvoga e l'eolico - dorico ovoga: l' ou del primo e l' u del secondo ne spiega la dubbiezza della pronnnzia o, ov, v. Gli esempi, túußos tomba, e tolußos K, rubus=rovo, mulier=moglie, ci fan meglio vedere cotesta transizione che fa il greco da una in altra pronunzia. In seguito, dalla forma eol. e dor. o'voua si è avuto in Italia omonimia, eponimo, sinonimo e simili con l' i; cf. dansvov, lat. arc. dacruma, poi lacryma, lacrima. Dunque, prima  $\delta$ , dopo v, indi esitazione tra l'o e l'u, finalmente nella pronunzia reucliniana i.

Adduco un altro mutamento dell' v in e, Sepanousa 132 K, accanto a  $\Sigma v \rho \alpha x \delta \sigma v \circ \varsigma$  del n. 172 K.—Un altro esempio,  $\gamma \delta v v = ge$ nu,  $\lambda \delta \gamma \chi \eta = lancea$ , che ci riconduce da capo, e mostra, con tale giro, come le vocali si mutano a vicenda e in guisa mirabile.

Un'ultima osservazione è da aggiungere sul n. 130 K e il

n. 100 O; in entrambi leggesi  $\Phi \alpha \tilde{U} \sigma \tau \sigma G$ , che naque da *faveo* e sta per *Favitus* e *Fautus*, cfr. *Faunus*, prima *Favinus*, e *Favonius*. Esso corrisponde in certa guisa ad Euroxion K, *favorito dalla fortuna*, ed è di uso antico, giacchè in titoli ipogeici romani del II sec. troviamo la nomenclatura posteriore *Faustina*.



.

Digitized by Google

.

### Onomatologia Greco-Gristiana

IV

Continuando l'esposizione analitica dei nomi personali nelle iscrizioni di Siracusa cristiana, occorre osservare quanto segue: 'Iudivnos 130 K, senza dubbio è un nome postclassico e cristiano, e quantunque in altre iscrizioni ('Iudivns 1106, meglio 'Iodivns 2265 e 'Iudivns 2314 e 2412, K) apparisca coll' u nella prima sillaba, pure la sua forma più esatta sembra debba essere coll' o, come si osserva nell' adonio della prima strofe saffica dell'inno chiesiastico di Paolo Diacono: Sancte Ioannes.

Ma nelle epigrafi cristiane, oltre l'uso di titoli pagani, greci e latini accolti dalla Chiesa, cioè dai fedeli che la compongono, si nota l'introduzione di altri nomi esclusivamente cristiani, e di quelli che, sebbene pagani e non raramente adottati dagli scrittori anteriori all'éra volgare, s'accomodavano ancor meglio, ciò non pertanto, allo spirito morale, alle sante ispirazioni esprimenti soggezione e devozione a Dio, gioja, vita, santità, buona ventura, fede, speranza, carità, pace, immortalità, e simili altri titoDi questo tenore sono, per allegare opportuni esempi,  $A\gamma z \theta\eta$ 62 K analogo al maschile  $A\gamma x \theta \omega v$  63 K (cf. 32 O, ovvero  $A\gamma a \gamma \omega v$ ),  $A\gamma x \theta \omega \psi$  (?) 46 O, ed oltre a ciò i titoli seguenti: Eùnolivoç 83 O (nella lapide Eudnolivoç), Èlsubéph 43 O (1),  $\theta$ eódouloç 102 e 120 K (cf.  $\theta$ édouloç nei tit. 121 - 2; in Orsi n. 108) e  $\theta$ eodouln 68,  $\theta$ eódwpoç 104 e 123 K (cf. n. 22 e 76 O), Égnespiavóç 156 K, Elniç 96 e 105 K, 'Avatagéa 73 K = 'Avagtagia, 'Abavagioç 72 K cf. à $\theta x' v a \tau o \zeta$ , *immortale*), Ad $\xi a v \omega v$  78 e 166 K ( $a b \xi x' \omega w$ ,  $a b \xi \omega$ , *augeo*, pf. *auxi*), 'Abagxavte 66 O usato ai tempi di Vespasiano nel maschile (Abascantus); Bitxlioç 141 K ( $\beta loc, vila$ ),  $A a \psi lavo c 93$ K ( $\delta x \pi \tau \omega$ , tormento, squarcio, e  $\delta a \psi : lata, copia, sovrabbondanza$ ), A todowpoç 117 K) oppure Zodwpoç, dono di Dio o di Giove), 'Elappoç 92 K (leggiero, snello, agevole; cfr. De Rossi, I. Chr. V. R., I, n. 303, Praesbyter hic situs Celerinus nomine dic(tus)--Corporeos rumpens nexus qui gaudet in astris, etc.).

Inoltre,  $\theta$ eoxrísty 124 K (cfr. 19 O, che abità; the vive in Dio), Zóy 164 K (nelle antiche iscrizioni Zúy) e Zóylog 108 K (anche Zoílog; nel secolo III av. Cr. vi fu un Zoilo, critico acerbo di Omero; cfr. 141 K); forse Kavdélaupog 175 K (candelabrum, lucerna, cfr. Luc., Ev., XII, 35); – Kompiavóg 137 K, ma vedi pure la metatesi che à luogo con  $\rho$  nel n. 92 O, Kρomavóg.

Prettamente cristiano e il nome Κυριαχός 139 e 163 K (Κυριαχή 134 O (2)); cosi Μαρτύριος 151 K e Μονιχά 167 K; Παθλος e Πάτρος

(1) Cfr. Λιβέρα 89 O; nel martirologio romano riscontrasi Liberio papa e Liberale m. — I Romani hanno anche Eleutherius ed Eleutheris, idis; ma cf. il passo di s. Giac., Epist., I, 25, ο΄ νόμος τέλειος ο΄ τής έλευθερίας..

(2) Cons. il De Rossi, Bull. d. Archeol. Crist., a. 1875, p. 105, Quiriacus.—Dai Latini si chiamava Dominica la martire Tropeana per antonomasia, dai Greci Cyriaca, perché nata alla gloria in gior-

160 e 162, Στεφάνη 145 K (στέφανος, στεφάνη, corona; cfr. il maschile al n. 39 O); Στιβαδίων 169 K, comune col latino (cf.στίβας, άδος, *letto, giaciglio*, lat. stibadium o sigma, lettiera semicircolare), Συμπότης 170 K, Σύντροφος 171 K; Σωφρωνία 52 O, consimile a Σωφρωσύνη, è astratto di σώφρων, attributo che nelle epigra; fi cristiane si concedeva soltanto a persone ragguardevoli per castità, K, n. 192, e che corrisponde all' aggett. pudica, casta e talvolta sobria della Volgata.

Ancora notansi Tudobéa 170 K e Tudobis 177 K = Tudobisoc; Tóxy 178 e 181 K (Omero, *Il.*, VII, 220, Tuxioc); 'Yyia 180 K (anticamente 'Yyiaa, 'Yyia, 'Yysia, soprannome della dea Minerva; 'Yysia, 'Adnvā in Plutarco, e byista, sanità) e 'Yysivoc 179 K;  $\mathfrak{G}(\lambda \sigma)\mu$ évoc 48 O e  $\mathfrak{G}(\lambda \sigma)\mu$  187 K esclusivamente d'uso cristiano, come Xonstiavi 191 K variante di xpiotiavi;  $\mathfrak{G}(\lambda \sigma)$  187 K (cf. S. Giov. Ap., Epist., I, I, 5, e S. Giov., Ev., I, 9; VIII, 12), 'Avtioxsia 74 K e 'Avtíwxoc 149 O, 'Apyúp( $\iota_c$ ) 76 K e 113 O;  $\Lambda$  1000 (Xpustic= Xpüst, 189-190 K, consimile ad Aupithoc 4 e 120 O.

Aggiungo pure Zώσιμος 81 O (nel vase battesimale della Metropolitana Zo ]ζιμος), Ήραχλις 75 O che«sta per Ήραχλιος, Ήραχλειος » ed è una variante dell'antichissimo Ήραχλής, l'Herculus dei Romani, anzi dei Latini, loro progenitori; Ἱέραξ 135 O dall'aggettivo ἰερος, sacro, Μοῦσα 124 O; Ὀλυμπίας 140 O (cf. Olympia, lat.), portato dalla madre di Alessandro Magno.

Il titolo personale ' $0\nu\eta\sigma\mu\sigma\varsigma$  85 O e ' $0\nu\eta\sigma\mu\eta$  154 K, che si tro, va anche in epigrafi cristiane di Roma dovute al I e II sec., ci ricorda il verbo  $\delta\nu\nu\eta\mu$  (*aiuto, apporto profitto*). e  $\delta\nu\eta\sigma\mu\sigma\varsigma$ ,  $\eta_{i}$ *utile, favorevole*: qui è per ciò aggett. sostantivato. — Eŭvoµoç 109 K od Edvoµuoç è pur esso agg. fatto nome personale; Eŭxt $\eta$ 50 O, invece di  $\epsilon\delta\mu\tau\eta$ , viene da  $\epsilon\delta\mu\sigma\mu\sigma$ , e vale desiderato, secon;

no di domenica, ivi a. 1877, p. 89. Da Κύριος deriva pure Cirino, Cirillo e Quirillo.



do il desiderio. In Trouvyity 126 O notasi la leggiera mutazione dell'  $\upsilon$  in  $\omega$ ; cf. nei classici τρυγάω, faccio la raccolla, ed ό τρύγητος, la raccolla.—Da iv, sö, e χαρπός si son formati i nomi Ἐνχαρπία 61 O= Ἐγχαρπία ed Ε)ἀχαρπία 144 O; cfr. De Rossi, B. A. C., a. 1888 - 89, pg. 34, Κάρπος, Carpus.—E così hai pure Εὐφρό-(νιος) 121 O, Εὐφρόσυνος 79 K, Εὐστατία 143 O (?, nella lapide Ἐκουστατία ).

Da περί - γίγνομαι (cf. γίνομαι) n'è venuto Περιγένη (6) n. 54 O.

Sono d'origine greca anche Πρόχλος 84 O, Πριανός 123 O, Nύμφη 77 e Νίχων 87 O (cfr. K, n. 171), Προυνίχις 163 K, Σύρα 99 e 137 O=Syra, Σωτίρα 74 (σώζω; cfr. Σωτηρία 174 K); Ταύρος console, 44 O ed il posteriore Ταυριανός 55 O, Χαρίτων 136 O (χαρίεις, εσσα, εν, grazioso; nome χώρις, ιτος), Χριστός ripetuto più volte nelle epigrafi di Siracusa, Φιλαδελφείη 15 O (amante del fratello), Φίλω(ν) 27 O, Φιλορώμη 63 O (amante della robustezza).

Intorno al nome *Paolo* ho detto che è latino, ma potrebbe anch'esser derivato da  $\pi\alpha\omega\omega$ , *fermo*, *finisco*; in Sotocle, Senofonte e Platone,  $\eta \pi\alpha\omega\lambda\alpha$  è usato per significare *quiete*, *sollievo*, ma solo presso i Romani fu adoperato come nome personale, Properzio, V, 11, 63.

Il prof. Orsi à rettificato la lezione del nome  $E_{\pi\alpha\varphi\rhoos\pi\sigma\varsigma}$  65, che il Dottor Kaibel sulla fede di Mgr Carini riprodusse imperfettamente al n. 106  $E_{\pi\alpha\varphi\rho\varsigma\varsigma}$ .—La nomenclatura  $\Lambda_{i\alpha\varphi i\rho\iota}$  20 O, genitivo, sta, a parer mio, in luogo di  $\Delta_{i\alpha\varphi i\rho\iota}$ , ancor essa nuova; Maρσύλλι (ή) 66 O è una « derivazione in forma diminutiva vezzeggiativa da Maρσύας ». Intorno al nuovo Πασαάσις 53 O ed al Φασαάσιος 158 K è da osservare che la forma più esatta di questo nome cristiano, d'origine ebraica, è Πασαάσιος, da πάσχα, ατος, la Pasqua degli Ebrei, l'Agnello Pasquale, e, in senso traslato, anche G. Cristo. Il primo uso è del Vecchio Testamento, i due secondi del Nuovo; cfr., a tal uopo, S. Marco, Ev., XIV, 12 ed altrove: « Et primo die azymorum, quando pascha immolabant, dicunt ei discipuli : Quo vis eamus et paremus tibi,

ut manduces pascha? » cons. De Rossi, Inscr. Chr. V. R., I, n. 516 e 442.

Raro è il nome  $\Phi_{i\lambda o \tilde{U} \sigma i \varsigma}$  145 O; un assottigliamento di consonanti l'abbiamo in  $\Phi_{i\lambda i \pi \sigma \varsigma}$  116 O, 183 K=Philippus.

Probabilmente sono d'indole schiettamente cristiana anche i sequenti: Ispios 150 K (cfr. ispos); oltre, Eit) jxsuos 147 O, che . se esiste così presso gli scrittori classici, si muta però nelle forme latine corrispondenti Douprovatos 185 K, adottato da Clemente Alessandrino, e Doprouvara 184 K; cfr. Felicita, e Fortunia, Fortunula in De Rossi, B. A. C., 1877, pag. 88. Per il sostantivo personale Baxía 82 O, cfr. il variante maschile Baxxos e Baxχιος 988 K. 'Aσύλλιος 101 O, nome nuovo, e variante del più antico 'Aoulos, come osserva l'Orsi (p. 304), ha il corrispondente latino Asellio, onis, ed Asellus, cfr. Asinius e Asinianus. Ma in Plutarco to a subov (cfr. p. e. T. Livio, I, 9, 5, ecquod feminis quoque asylum aperuissent) venne adottato per indicare un luogo sacro dove l'uomo è immune da persecuzione, sicchè, con l' a privativo e συλαίω, levo, rubo, violo (cfr. σύλον e σχύλον, preda. rapina, vd. K. n. 187 μηδένα αυτάς σχῦλέ ποτε), si e formato zoulos, usato quindi siccome titolo personale anche presso i Romani, cfr. Giovenale, Satir., VI, 268, Asylus.

Dal nome pagano 'Appodity, 8 O, n'è venuto 'Appoditia , ancor esso precristiano, che nel n. 103 O è sbagliato graficamente, forse per riflesso d'una scorretta pronunzia, 'Appodopa, e nel n. 142 è sincopato in 'Appodia, cfr. Benerius, De Rossi, Bull. Arch. Cr., 1876, tav. 12.

### NOTA - Osservazioni onomatologico-bibliografiche.

Per formarsi un concetto approssimativo della antichitá più o meno remota dei nomi Greco-Cristiani in esame, e per conoscere quali dei più caratteristici fra essi abbiano il primo uso e l'impronta cristiana, noto l'adozione che ne fu fatta dai classici o solamente nell'epigrafia ovvero nelle opere cristiane, con qualche variante ortografica. Il nome Ioannes, oltre che nel N. Test. trovasi in Gius: Ebreo, Iudaica, VI, 2, 1, confr. pure Hoxvvyc, come Hoxvoc accanto ad Eiöhioç ed Iulius, Pape-Benseler, Wörterbuch, s. v.—Per Eleuthera, D. Cass., 36, 1, aggiungo le forme affini 'Eheogepia, Libertas, ed Eleutherius, Pind., Ol., XII, 1; inoltre 'Eheogepia', Pausan., I, 20, 3. 29, 2; Clem. Aless., Protreptic., IV, 53.— Non abbiamo Eupolinus nei classici, ma Eupolis in Orazio, Sat. I, 4, 1. II, 3, 12, nome d'uno dei comediografi antichi contemporaneo di Alcibiade; efr. Plut., Cim., 15.—È ricordata Edvoy,—a, in Teocr., XV, 2.— Cristiano è Theodulus, a, ma non Theodorus, v. Diod. Sic., XII, 32: È usato Elpis da Gius. Flav., Iud., I, 28, 3, cfr. Elpidia, ed anche  $\Sigma\pi\eta_5$ , 'Ion $\eta_5$  nelle epigrafi.—Può confrontarsi Elxin con Euxiziç ed Elxitaïo, Pape-Benseler, Wörterbuch, s. v.— Anche in Esiodo è adottato Euterpe, Teog., 77.

Il dott. Pape allega Ευτίχης, D. Cass., LXXII, 15 vicino ad Ευτ τύχεος, Ευτύχιος, Ευτύχειος, Ευτίχης, Ευτύχης.

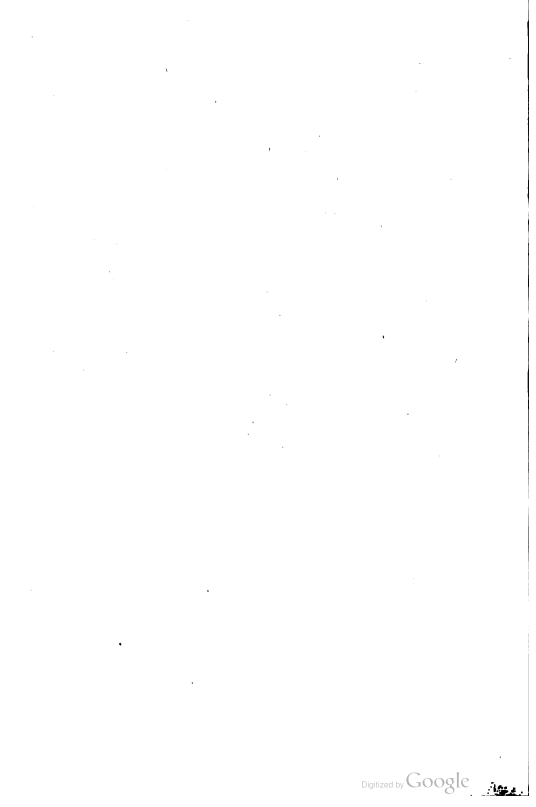
Molto antico ė il titolo Έρμίων, όνος (Suida, — ίωνος), in Senof., Hellen., VI, 2, 3, ed altrove.— Si legge Ευάνθης in Diod. Sic., V, 79, 4; Eustaz., ad Homer., 359, 13, 5.—Per Ευνομος ed Έννομος vd. Diod. Sic., VII, 6; Euseb., Chron., ρ. 166.

Sono affini ad Aužavov gli appellativi Aužévtic, in Filostorgio, Anth. Gr. ed. Bergk, V, 2, 8, ed Eugavuog. - Non trovasi da opoe nel Wörterbuch del Pape, ma Aápvos, Ateneo, I, 1 - 2; Plutarco, 7 Sap. conv. 19; parimente, Δάφνιος 'Απόλλων pub leggersi in Eust., Erot., X, 6, 15: per Διφνη, Laura, v. Nonno, XV, 299.- Per il nome lulius cfr. oblog, loulog; in Zosimo, I, 7. III, 34, trovi Iulianus. – E affatto nuovo nelle epigrafi siracusane il titolo Tpouynty, ma cfr. Tpuyhrn in un titolo scoperto a S. Croce di Camerina dal Cavallari, Notizie d. scavi, 1887, pag. 382 (v. I. Gr., Add. et Corr. n. 255 a); ė simile, in certo modo, Τρυγών in Pausania, VIII, 25, 11; Τρυγίη, Nonno, XIV, 227. XXIX, 243; Τρυγίας, ec. Nome antico e lépag, Senof., Hellen., V, I, 3-6; non così può asserirsi di Martyrius, Socr. Sozom., H. E., IV, 3. - Circa il nome Mapoulli cfr. Marsyas accanto a Marsus, Gellio, XVI, 11, e Nonno, Opera, I, 42. E nome romano Maximus, Polibio, III, 87; Fabio M. in Dion. Cassio, XLIII, 31, cfr. Magnus.

Simile forma ė, come fu detto,  $\Phi \omega \tau_i \vee \eta$ , ma cfr. l'aggett. al n. 187 K,= $\varphi \omega \tau \epsilon_i \vee \eta$ : nei lessici vengono pure registrati  $\Phi \omega \tau \epsilon_i \vee \varphi \circ \varsigma$ ,  $\Phi \omega \tau_i \sim \gamma \circ \varsigma$ ,  $\Phi \omega \tau_i \sim \gamma \circ \varsigma$ , cfr. Sozom., H. E., IV, 12, 11.—Negli epigrammi di Meleagro, VII, 446 e altrove, sta Zoilus, e per Zw $\eta$  veggasi Giovenale, Sat., VI, 195 ( $\zeta \omega \eta \times \varkappa i \psi \upsilon \chi \eta$ ).— Il Keil, Inscript. Bæot., XV, b, VII, 1, 11. 12, riferisce Z $\omega \sigma \iota \mu \circ \varsigma$ , ma confr. Z $\omega \sigma \iota \mu \circ \omega \vee$  in Trebellio Poll., Vita Claudii, 4.

E così qualche altro titolo personale che nel novero delle epigrafi cristiane di Siracusa avviene di scorgere. Senonché, per più diffuse consultazioni può servire l'Onomasticon del compianto ab. Vincenzo De Vit, rimasto incompleto per metà, e l'opera magistrale di W. Pape e G. E. Benseler, cit., Wörterbuch der Griechischen Eigennamen, Braunschweig, 1875 e 1884, 2 volumi.





## **H**a via di mezzo

v

Alcuni nomi delle iscrizioni Siracusane, —per non voler troppo estendermi sopra altre voci in esse contenute, non essendo questo il luogo — si mantengono dubbi, quanto alla pronunzia, tra l'antica, che dal sec. decimosettimo in qua chiamiamo erasmiana, e la recente o reucliniana, da' nomi dei due filologi che, a preferenza, dell'una o dell'altra nei loro studj si valsero. Onde Eipipun, pace, così usato dalla maggior parte dei classici, e dai tragici nella forma dorizzante eipipua, stette indefinito, direi quasi, tra Eipipua 102 ed Ipipua 116 - 7 K (cfr. il n. 103); cons. nell'O. il n. 72 e il 119.

Così leggesi Il  $\lambda \circ \iota \mu \circ \rho \iota \varsigma$ , Kostavti є Bovigo ti ç nella grecità decadente delle iscrizioni siracusane, invece di far terminare tali nomi in 105, come fu altrove accennato.—L'art.  $\tau \varepsilon \varsigma = \tau \alpha \tau \varsigma$ , in conformità alla pronunzia, che tendeva ad unificare i dittonghi. Forma esatta è Xριστιανός (vedi, p. es., il n. 123 K), da  $\chi \rho \iota \omega$ , ungo: cfr.  $\chi \rho \iota \sigma \tau \delta \varsigma = l' Unto del Signore$  (1).

(1) Tra' Latini, primo Svetonio adotta l'agg. christiani, e Plinio l'agg. partic. sost. Christus. Altre derivazioni affini, e indifferentemente usate dagli scrittori, sono venute da  $\chi \rho \eta \zeta \omega$ ,  $\chi \rho \eta' \zeta \omega$  e  $\chi \rho \alpha \omega$ , son necessario, ho bisogno. Cfr. infatti  $\chi \rho \eta \sigma \tau \circ \varsigma$ , buono, onesto;  $\chi \rho \alpha \circ \mu \alpha$ , mi occupo;  $\eta \chi \rho \eta \sigma \iota \varsigma$ ,  $\varepsilon \omega \varsigma$ , l'uso;  $\chi \rho \eta \sigma \iota \mu \circ \varsigma$ , utile, atto;  $\eta \chi \rho \eta \sigma \tau \circ \tau \eta \varsigma$ ,  $\eta \tau \circ \varsigma$ , l'onestà;

STRAZZULLA - Studio Critico.



Ciò non di meno, negli epitaffi sepolcrali cristiani dell'illustre metropoli Sicula, xpistos, xpistos, xpistiavos, xpistiavos, xpistiavos, xpistiavos, xpistiavos, xpistiavos, xpistiavos, tenerate indicano che la persona così qualificata appartiene alla casta dei fedeli di Cristo. I quali però dapprima vennero intitolati discepoli, credenti, fratelli, per avere abbracciato l'Evangelo, e dappoi, come aveva predetto Isaja, LXV, 15, differenziandosi dagli Ebrei, (v. Geremia, XXIV, 9), dietro le istruzioni avute dagli Apostoli, « cognominarentur primum Antiochiae discipuli, Christiani », Act. Apost., XI, 26; cfr. ivî, XXVI, 28; S. Paolo, Cor., X, 7.

Ma se nell'epigrafia Siracusana è indistinto il significato di  $\chi \rho \iota \sigma \tau \circ \varsigma$  e  $\chi \rho \eta \sigma \tau \circ \varsigma$  coi loro affini, tuttavia l'agg. verbale  $\chi \rho \iota \sigma \tau \circ \varsigma$  determina, filologicamente parlando, l'azione corroboratrice della cresima, che conferma la precedente del battesimo mercè l'unione dell'olio santo e del crisma (olio misto a balsamo); e l'aggettivo  $\chi \rho \eta \sigma \tau \circ \varsigma$ , per l'altro lato, ne esprime la quintessenza dell'azione, l'effetto prodotto dalla cresima, conforme il passo di S. Agostino dianzi allegato, Tract. 33 in loh., Ideo autem (Christus) nos unxit quia luctatores contra diabolum fecit, od anche, come si legge in un'iscrizione metrica del IV secolo recentemente scoperta nelle catacombe di S. Cristina in Bolsena, praeclaro signatus munere Christi.

Il battesimo, che nell'opuscolo « De mortibus persecutorum»,

Tanto in latino che in greco v'ha, per conseguente, una gutturale seguita dalla liquida r; v'è da notare poi la metatesi della  $\rho$ , che produce tanti cambiamenti fonetici, e quindi tante diramazioni e parole tutte tra loro comparativamente affini. Ad esse bisogna aggiungere  $\chi a \rho (\zeta o \mu \alpha)$ , mi gratifico uno, ed ευχαριστία, gratitudine, che nel N. Test. vuol dire rendimento di grazie; cfr. ευχαριστος, presso i pagani grazioso, e pfesso i cristiani grato.

ή χρεία, il bisogno; χρή, sost. indecl., cfr. lat. opus est, oportet = χρή ἐστιν; το χρήμα, ατος, ciò che occorre; χαίρω (tema verbale χαρ) mi godo; ή χαρά, la gioia; ή χάρις, ιτος, la grazia; χαρίζομαι, mostro favore; χαρίεις, εσσα, εν, grazioso, lat. gratus, cfr. gratia, gratificari.

§ 2, attribuito a Lattanzio, è chiamato « Testamenti novi solemnis disciplina », in un'epigrafe Siracusana, n. 179 K, è ricordato con la frase  $\zeta(\tilde{\omega})v \tilde{\epsilon}\chi(\omega)v \tilde{\upsilon}\delta\omega\rho$ , vivens habens aquam (2), rispondente all'altra del dialogo *Philopatris*, § 12, attribuito a Luciano,  $\delta i'$  $\tilde{\upsilon}\delta\alpha\tau\circ\varsigma \eta\mu\tilde{z}\varsigma \alphavexatusoev$ , per aquam nos regeneravit (renovavit).

I Padri applicano anche questo nome a tutti i fedeli che ricevono l'unzione della cresima nello Spirito Santo, per conferma della rigenerazione spi rituale. Ma tale appellativo cessò poi d'applicarsi ai fedeli unti, per rispetto al Salvatore cui soltanto compete (Nuovo Test. gr.; Martigny, *Dictionn. d. Antiq. Chr.*, Paris 1877, pg. 509).—E per altro, S. Agostino, *In loannem*, tract. XXXIII: « Iesus perrexit in montem Oliveti, in montem fructuosum, in montem unguenti, in montem chrismatis. Ubi enim nomen a *chrismate* dictum est, *chrisma* autem Graece, Latine *unctio* nominatur ».—Giusta, poi, il noto passo della Bibbia, che chiama *Christi* i ministri della Chiesa, gli Apologeti vanno d'accordo nell'usare siffatto vocabolo nell'identico senso di *presbyteri*.

Nel secolo V, Prudenzio,  $\Psi_{0\chi_0\mu\alpha\chi_1\alpha}$ , V, 51 - 52, cfr. 55 - 56, faceva menzione del crisma:

« Post inscripta oleo frontis signacula, per quae

Unguentum regale datum est et chrisma perenne».

Più analiticamente Urbano V, pontefice, spiega l'effetto del balsamo, della cera e del crisma, mandando tre « Agni Dei » all'imperatore Giovanni Paleologo, coi seguenti otto versi:

 Balsamus, et munda cera, cum chrismatis unda, Conficiunt Agnum, quod minus do tibi magnum: Fonte velut natum, per mystica sanctificatum. Fulgura desursum depellit, et omne malignum;

(2) Cfr. la lezione differente del Carini, Archivio Storico Sicil., 1873, p. 512, n. VI, Ζον έχον χτλ...; id., Le cat. di s. Giov. in Sir. e le mem. del pp. Eusebio, o. c., pg. 31.

Section X.

Peccatum frangit, ut Christi sanguis et angit: Praegnans servatur, simul et partus liberatur: Donaque fert dignis: virtutem destruit ignis:

Portatus munde, de fluctibus eripit undae. »

Ma una più chiara indicazione dei benefizi arrecati dal battesimo l'abbiamo da Calbulo, grammatico cristiano, che scrive i seguenti « Versus fontis », cfr. Anth. lat. di A. Riese, Lps. 1869-70, I, § 378:

#### A parte episcopi

Crede prius veniens, Christi te fonte renasci: Sic poteris mundus regna videre Dei.

Tinctus in hoc sacro mortem non sentiet unquam; Semper enim vivit quem semel unda lavit.

#### Descensio fontis

Descende intrepidus: vitae fomenta perennis Aeternos homines ista lavacra creant. Ascensio fontis

Ascende in caelos, animam qui fonte lavisti, Idque semel factum sit tibi perpetuum.

Econtra episcopum

Peccato ardentes hoc fonte extinguite culpas. Currite ! quid statis ? tempus et hora fugit.

### Et in circuitu fontis

Marmoris oblati speciem nova munera supplex Calbulus exhibuit, fontis memor, unde renatus Et formam cervi gremium perduxit aquarum.

\*\*

Ma che nei titoli Siracusani venga adoperato χρηστος e χριστος promiscuamente nel senso di cristiano, senz'altro, è provato da diversi esempi, nei quali si usurpa fin per le donne, cfr. O, n. 66 e 68. Chè, per altro, nei pochi esempi che leggiamo tra le iscrizioni Siracusane, è dichiarato l'ufficio di ministro cristia-

no con le voci πρεσβύτερος 10 O, clerecus 45 O, διαχονος 175 K e forse anche 201 K.

Se non che, per ciò che spetta alla filologia, noto di più che l'aggettivo  $\chi \rho_{13} \tau_{13} \tau_{10} \sigma_{5}$  è adoperato diversamente nelle epigrafi 78. 154. 191 e 196 K, cioè con la variante  $\eta$  in cambio dell'i, indizio anche questo di una locuzione idiotizzante, e conseguentemente della prevalenza che in certa guisa cominciava ad avere il sermo plebeius dei Siracusani Greci ben anco presso gli scrittori di epitaffi.

Anzi, cotesta perplessità del suono e, i, si dimostra ancor meglio con  $\chi \rho \eta \sigma \tau \eta$  61. 69 e 81 O,  $\chi \rho \eta \sigma \tau \alpha \sigma \eta$  88 O e  $\chi \rho \varepsilon \sigma \tau \sigma \varsigma$  66, dove l' $\eta$  si confonde, a poco a poco, con l' $\varepsilon$ , mentre l'una e l'altra vocale non erano che una variante idiotica del più esatto  $\iota$ , cf. *clerecus*, n. 45 O.--L'iscr. latina n. 7173 del Mommsen, Siracusana, riferisce *crestiana*, idiotismo notabile perchè si spieghi il rapporto della corruzione greca in causa della latina, o viceversa. E non solamente si sostituiva una vocale strana ad un'altra affine, come fu dimostrato dinanzi, ma si perdeva, ancora l'aspirazione della  $\chi$ .

• Per siffatta decadenza, che recava con sè la perdita di ogni caratteristica antica, e degli spiriti e delle aspirazioni, i nomi dei morti Balspeia, Iumpiviavoć, Ioumpivoć, Beixtumpia, Aioxlutiavoć e simili dovevano pronunziarsi, come usavano i Latini, Valeria, lovinianus, Iovinus, Victoria, Diocletianus, che nella lingua greca della decadenza sono meri neologismi del IV e V secolo. E che la lingua latina abbia esercitato la sua speciale influenza sulla greca si prova con gli esempi non rari di nomi prettamente romani e nulla affatto greci che nelle iscrizioni cristiane di Siracusa abbiamo visto sovrabbondare. Talvolta anche latinamente s'infletteva qualche voce: ricordo il Maxa'pi del n. 146 K, che, prevalendo al classico Maxa'pis, è conforme alla desinenza dei nomi maschili latini e restringe is in i lungo.

Un simile idiotismo latineggiante scorgesi pure in un'epigrafe pagana edita dal Mommsen, nel 1884, che l'ebbe da Salva-

vatore Politi, cons. K, I. Gr. S. et It., Add. et Corr., n. 45 a. La trascrivo per intero:  $\Pi o \mu \pi \tilde{\eta} i$  Elmiste,  $\chi \rho \eta(\sigma) \tau \dot{\epsilon} \times \alpha \dot{i} \dot{\alpha} \mu \epsilon \mu \pi \tau \epsilon \chi(\alpha) \tilde{i} - \rho \epsilon$ .  $\dot{\epsilon} \xi \eta \sigma(\epsilon) v \tilde{\epsilon} \tau \eta \chi(\delta), \tilde{\eta} \mu \dot{\epsilon} (\rho \alpha) \varsigma \delta$ .

Oltre a ciò, nel titolo n. 187 K, invece di μαχαρίαι, trovi, come si leggeva allora, μαχαρίε, χίντε — κείνται, σεμνέ—σεμναί, άγνέ—άγναί, ζήσασε—ζήσασαι, oltre che l'autore dell'epigrafe trascurò l'uso del duale, piacendogli piuttosto il plurale.

L'iscrizione trovata il 1893 nel predio Pàpara del sig. Domenico Omodei Ruiz in Augusta, e da me spiegata (con altre memoriette epigrafiche, nel prossimo Arch. St. Sic.), comincia con la nomenclatura del defunto Bevougri wv, chiaramente latino grecizzato, in · cui la  $\beta$  pronunziandosi v, ed alla desinenza  $\omega v$  dell'aggettivo comparativo posponendo ior, hai già bello e formato un sostantivo personale così raro, a cui potrebbe corrispondere Benerius, Venustianus, Pulcherius, Kallivoç; ma cfr. il De Rossi, 1. Chr. V. R., I. n. 107 Birginius, n. 174 Barronianus, n. 178 Balentinianus, n. 199 lobinus; n. 113 Valeriae, n. 298. 356 e 371 venemerenti, n. 290 Sebera, n. 316 serbulus, n. 412 iubenta e iubenis, n. 304 grabitas, e molti simili.-Quanto poi riguarda l'uso di certi nomi irreperibili e presso gli autori dell'aurea letteratura e nei vocabolari classici, si spiega, a parer mio, con ciò che, essendo avvenute nei secoli V e VI non poche irruzioni barbariche, così dovettero usarsi nuovi appellativi adottati da nuove genti. I nomi 'Ayqupaxtog 65 K, forse 'Ayyuppaxtog, Ambifractus, 'Aépiog 83 K ( 'Αέτιος?), 'Αχουβία 69 Κ; 'Αχιλλεύς 81 Κ ε 'Αχιλλέους 82 Κ = Achilleus, cfr. Acilleus; Dápon 10 O, nuovo, pertinente a sacerdote, Έρμισ΄νη 146 Ο, Εύμ)ιάρις 18 Ο, Τρουγήτη 126 O e pochi altri sono ben rari nelle iscrizioni di Siracusa, e l'uso di molti fra essi non appare facilmente donde venga. Ma di 'Aßpaau, 'Ioaax, 'Ιαχώβ si sa che vengono in prestito dall'ebraico. Infine, le tre consonanti XMT costituiscono una formola nuova nella Sicilia cristiana e propria alla Siria, vd. De Rossi, Bull. A. C., 1870, pg. 22 segg., Χριστός Μιχαήλ Γαβριήλ.

Digitized by Google

- 38 -

Riepilogando adunque, molti nomi di morti nelle epigrafi Siracusane sono prettamente greci e pagani, non pochi romani, molti cristiani, poiche la Chiesa romana cambiò in nomi propri diverse qualificazioni.

La pronunzia greca delle iscrizioni Siracusane è alterata accentuatamente, in spessi casi, a mo' della latina, e in guisa, talune volte, da perdere affatto le tracce della vecchia pronunzia e da guastare l'esatta scrittura. I quali cangiamenti fonetici e morfologici saranno appresso più adeguatamente rimarcati. Mostrano essi quale via prendeva la lingua, di mezzo alla grecità ed alla latinità corrotte, quando due civiltà agonizzanti venivano sopraffatte dal Cristianesimo. Diverse acclamazioni sepolcrali, nuove forme di tombe, sentenze integralmente cristiane, alcune lodi e formole di lutto, differenti ornamenti vegetali ed animali simboleggianti qualcosa dell'oltretomba, le varie forme di monogrammi portanti la croce, quali si scorgono nei titoli cimiteriali di Siracusa e della Sicilia Orjentale, hanno relazione col Vangelo e coi primitivi usi dei fedeli, e porgono un notevole contributo all'Archeologia ed alla Filologia antica.



Digitized by Google

i <u>series in a series in a</u>

•

,

.

Significato simbolico della nomenclatura sepolcrale

VI

Gli antichi fedeli solevano imporre nomi d'indole pagana e cristiana insieme. Nelle opere apologetiche, nelle cronache, nei poemetti, nelle epistole, negli epitaffi ed in simili altri monumenti di letteratura cristiana l'uso di titoli gentili è, direi quasi, indifferente. Gli studiosi di antichità cristiane scorgono in ciò diverse ragioni fondate. Imperocche i primi fedeli, tutte le volte che non si attenuasse la delicatezza e il candore del sentimento religioso, nessuna ripugnanza provavano a conservare la nomenclatura che loro s'era imposta da parenti gentili e che perciò essi pure avevano portato prima di convertirsi al Cristianesimo e di essere battezzati. Ma uno scopo ancora più singolare, di non titolarsi, dopo la conversione, con altri nomi che quelli della nascita, era anche di sottrarsi, quanto fosse possibile, dalla furia dei pagani, massime degli imperatori, che nei primi quattro secoli inveirono con persecuzioni a danno dei credenti e dal nome potevano bene spesso riconoscere od arguire la cristianità dell'individuo.

30006

Digitized by

Quando si ristabili la pace in seno alla Chiesa, si schivarono possibilmente i titoli d'ordine mitologico, conservandosi invece l'uso di quegli altri che più si confacevano allo spirito della nuova fede e delle nuove dottrine. E parimenti, non escludendo questi, si vollero ammessi quei nomi che avevano portato santi e martiri, perchè così il battezzato fosse copia e imitazione del campione cristiano.

Meglio possono mostrarsi tali abitudini, di intitolarsi i fedeli con nomi indifferente pagani e cristiani, con l'analisi che ne verrò facendo in questo capitolo.

Abbondano, nei primi secoli della Chiesa, titoli personali de rivati da numi, ninfe, muse, eroi e uomini celebri in scienze od armi, e non è scarso il numero di santi e martiri che trassero da costoro l'appellativo. Ricordo 'Aφροδιτη, che si riferisce a Venere, con accan to la variazione 'Aφροδιτα; 'Aχιλλεύς proprio dell'eroe greco al campo di Troia; Bαχία variante di Bacchus e Bacchius; Γουργο...? 90 K, Gorgo, come si chiamava la figlia di Cleomene re di Sparta nel V sec. a. C. — Notisi ancora Δάφνος (forse Δάφροε), con cui i pagani intitolavano il primo pastore, Daphnis, figlio di Mercurio e della ninfa Lyca; Διομήδης, che si riconduce all'eroe etolico nella Troade; Δημήτριος, cognome romano storico (I); Διονύσιος, soprannome di Bacco, dal suo tempio a Nysa, e il fem. Διονυσία.

Tra gli epitaffi Siracusani si trova ancora  $E\rho\mu\alpha\delta(\omega v)$ , corruzione di to  $E\rho\mu\alpha\delta(\omega v)$ , *Mercurietto*, diminutivi ambidue di  $E\rho\mu\eta\varsigma$ ; inoltre,  $Eo\pispiavo\varsigma$  con la leggiera variante  $Eo\pispavio\varsigma$ , cf. Verg., *Ecl.*, VI, 86, *Vesper*; *Ecl.*, VIII, 30, *Hesperus*, ed anche *Ecl.* X, 77. — Ancora,  $E\rho\mu\iota\delta v\eta$  pertinente ad una sorella di Cadmo, figlia di Marte e Venere;  $E\delta\tau\delta\rho\pi\eta$ , appellativo di una Musa, cf.

(1) Demetrius fa pur pensaro alla dea greca  $\Delta \eta \mu \eta \tau \eta \rho$  romanizza in Cerere, ed a  $\Delta$ . Πολιορχήτης, figlio di Antigono, re di Macedonia dal 294 al 287 a. C.

- 43 -

Or., Od., I, I, 32-33; forse Eùávông, che dubito sia idiotismo dialettale invece di Evander, cf. Or., Sat., I, 3, 91, in Livio e spesso in Vergilio; Zódwpog o  $\Delta i d \partial w \rho \sigma g$ , equivalente alla perifrasi to dúpov  $\Delta i \delta g$ , donum Iovis.—Una variante dell' H $\rho \alpha x \lambda \tilde{\eta} \varsigma$ , simile, più pel suono che per l'apoteosi, all'eroe Herculus degli antichissimi Latini, si osserva in H $\rho \alpha x \lambda i \varsigma$ , ma cfr. Herculanus ed Heraclius, quest'ultimo pertinente ad un martire della Chiesa.

Alla medesima categoria appartengono ancora levapía ed levapía con la variante lavouapio, tutti e tre derivati da lanus; forse loughoog e loughouavog da louis, ma cfr. il verbo iuvo; Kompiavog e Kommavog, ambidue idiotici, dal titolo aggiuntivo di Cupidine, cons. Maximiani Elegiae, I, 92, Cypris; Oraz., come aggettivo, Od., I, I, I3, e III, 29, 60. — Si riconduce all'altro nome di Bacco, Liber, l'appellativo romano grecizzato Augépa e Liberia; di Odupníag, nome di martire, dissi che appartenne alla madre di Alessandro il Macedone: oltre a ciò, Moñoa 142 O e Núpan 73 O, nomi prettamente mitologici.

Il titolo  $\Pi \vartheta \theta \alpha_{\varsigma}$  153 K si riconduce all'antichissimo  $\Pi \upsilon \theta \omega$ ,  $o \mathfrak{I}_{\varsigma}$ , cfr.  $\Pi \vartheta \theta \omega \nu$ ,  $\tilde{\omega} \nu \circ \varsigma$ , nome della regione focese ove si estendeva Delfo, ai piedi del m. Parnaso, e ammesso nell'uso presso i Greci che lo tolsero dal serpente favoloso Pythone simboleggiante pestilenziali esalazioni che avvenivano durante la consulta sibillina, ed anche perchè la sacerdotessa profferiva gli orali misteriosi coprendosi della pelle del serpente  $\pi \upsilon \theta \omega \nu$ . Credo possa allegarsi una consimile interpretazione circa  $\Pi_{\mathfrak{s}\iota\theta \alpha \nu \dot{\eta}}$  161 K, giacchè mostra una certa parentela fonetica, probabilmente un' alterazione postclassica della personificazione di *Suada*, *Suadela*, *Persuasione*, che in Sicione e in Atene aveva un culto speciale.

Nei lessici s'incontra, per altro, il sostantivo  $\pi \epsilon \iota \theta a v w \rho$ ,  $\rho \rho c_{\alpha}$ (  $a v \eta \rho$   $\pi \epsilon \iota \theta o 0 c_{\alpha}$ , uomo di persuasione, ubbidiente), al quale il nostro  $\pi \epsilon \iota \theta a v \eta$  detto di donna, par che si accosti in certa guisa, e s'intende ove fosse un'alterazione di quella voce che viene usata da Eschilo per donna ubbidiente al marito.—Aggiungo alla classe dei nomi personali mitologici quello che leggesi al n. 136 O, Xapítuv, ed infine Tú $\chi\eta$  178 e 181 K, Yyía 180 K.

Erano anche adottate dagli antichi cristiani alcune denomiminazioni che si toglievano dagli auguri. Tra le iscrizioni di Siracusa, cfr. Macarius, Magnus, Maximus, Firmus e Firminus, Faustus, Felix e Felicissimus.—Poche son formate dai colori, come 'Albiog 70 K accanto ad Albanus e Albina (cfr. 37 O), 'Pouqũvog 127 O e 'Pouqũva 164 K.

Presso i pagani vigeva la consuetudine di appellare le persone anche con nomi di animali, feroci o selvaggi talvolta. E tante volte li usarono gli stessi Cristiani, pei motivi addotti innanzi, e simultaneamente per un tal sentimento di umiltà, giusta il passo di s. Paolo, Cor., I, 4, 13 « tanquam purgamenta huius mundi facti sumus, omnium peripsema usque adhuc ». Di siffatti appellativi noto <sup>\*</sup>Aπρος (forse <sup>\*</sup>Aφρος) 80 K esprimente il cinghiale, aper; <sup>\*</sup>Aσύλλιος, cf. asellus diminutivo di asinus; Φιλουμήνος 48 O e Φιλουμένη 187 K, cf. philomela; Ταῦρος 44 O e Ταυριανός 55 O, cfr. Taurinus; Ursanus e Ursacia, Ulpia e simili.

Il Kaibel al n. 145 della Silloge riporta il nome  $\Sigma \tau \varepsilon \varphi \alpha v \eta e$ l'Orsi al n. 39 il maschile  $\Sigma \tau \varepsilon \varphi \alpha (v \circ \varsigma)$ : evidentemente alludono nel loro significato alla corona del martirio (Prudenzio, *Peristephanon*).

Ma pure àvvene di quelli che derivano dalle regioni, donde probabilmente le persone ricordate nelle iscrizioni potevano ve nire in Siracusa. Potrebbe anche darsi che essi esprimano l'antica discendenza da progenitori stranieri, o che pure siano propri di schiavi, al tempo dei primitivi Cristiani divenuti servi, come sarà provato in altro capitolo. Notevoli sono <sup>\*</sup>Aφρος, Κοπριανός, Σύρα, Σεράχουσα ε Συραχόσιος, Σαβίνος e qualche altro.

Del resto, la consuetudine di chiamare le persone con titoli arbitrari, tolti, per lo piú, dalle loro patrie, era comune anche presso gli antichi Greci e Latini. La critica moderna vede in *Latinus* il genio o lare della nazione latina creduto fin dai pri-

Digitized by GOOGLE

mi anni della monarchia romana un re del Lazio; e in Romulus un Romanus o fondatore di Roma, come in Siculus un Sicanus, ed in Tarquinius un Lucumone che venne dalla città nativa Tarquinia in Roma. E ciò evidentemente perche la tradizione romana tendeva a « concretare in una individualità personale la genesi de' diversi elementi, onde fu costituita la nazione, formando de' suoi re altrettanti eroi eponimi dell'uno o dell'altro di quegli elementi (2) ».

Or questa vecchia consuetudine si tramanda e si svolge sotto altri aspetti presso i popoli latini fino a' tempi cui si riferiscono le nostre iscrizioni e anche di poi con altre mutazioni. I pochi titoli personali che contengono l'indicazione della patria ne sono una prova; e non solo tra le epigrafi cristiane di Siracusa, sibbene ancora moltissimi altri che si riscontrano in opere letterare del IV e V secolo.

Dalle denominazioni dei mesi sono derivati i nomi propri Isvápıç e Isvapía, Iouílioç e Iouliavóç.

Dalle qualità e dai difetti corporali si hanno le formazioni Káπιτος, Κρισπεῖνα con *Crispus* accanto; il n. 46 O leggevasi forse per <sup>2</sup>Αγάθωψ, cf.  $\hat{\eta}$  σ<sup>4</sup>ψ, οπος, suono, grido, voce, e άγαθος, buono, perciò dalla bella voce.

Vi sono anche di tali nomi che traggono la loro origine da qualità morali, e tra questi <sup>3</sup>Αγάθη e <sup>3</sup>Αγχίθων, Βενίγνα, Κονχορδία, Κωστάντιος e Κονσταντία, Κλημεντεΐνα (cf. *Clemens* e *Clementianus*), Φυ΄ρμος e Φυρμΐνος, <sup>6</sup>Ονώριος, Λουχιανός, Μέριτα, Φωτίνη ed altri somiglianti.

Qualche nomenclatura è storica, come 'Αλέξανδρος θ 'Αλέξανδρία, 'Αντίωχος θ 'Αντιόχεια, 'Αρχάδιος θ Όνώριος imperatori fratelli, figli di Teodosio I, Δημήτριος, Ήράχλις con che si appellarono molti martiri, Φιλαδελφείη che ci fa rammentare l'illustre martire len-

(2) Vd. F. Bertolini, Storia Romana, Firenze, Le Monnier 1886, pg. 82.

46

Sin qui il significato simbolico dei nomi esclusivamente pagani, che i Cristiani non rifiutarono di accogliere nel patrimonio della loro lingua. Però, tra le iscrizioni funerarie di Siracusa se ne trovano in massima parte di quelli che competono soltanto al Cristianesimo, e per lo spirito e per l'uso. Taluni di essi infatti derivano dai dogmi: 'Avastasta, 'Aθανάσιος, Χριστιανός e Χρηστιανή; Σωτηρία e Σωτίρα, cf. Soteris, Soterus e Sotera; Superianus nell' ep. lat. 45 O, Βιτάλις, Ζώσιμος e Ζώη; cons. anche Μαρτύριος e Πασχάσιος. I Cristiani usavano battezzare con nomi di martiri, e talvolta con la denominazione Martyrius, comune a tutti i martiri. Accadeva pure che questo appellativo fosse imposto a quei fedeli i cui genitori avevano subito il martirio.

Nomi astratti di virtù cristiane sono 'Ayamtoc, Agape e Ipijvi, che trovano la loro concomitanza nei versi di G. Borghi in encomio a s. Ignazio di Lojola:

#### La tua casa fu casa di pace, La tua legge fu legge d'amor.

Esprimono pietà gli appellativi Ἐλπίς e Σπηράντιος, Χαρίτων detto di un martire che fu gettato entro la fornace ardente, 'Adsudáτα, Κυριαχός ອ Κυριαχή; Θεοχτίστη, conf. il lat. Deicola e la variazione Deocreata; Θεόφιλος, Θεόδουλος e Θεοδούλη. Oltre a questi conf. Βαλερεία e Ούαλεντῖνος; Βειχτωρία, Βίχτωρ e Βειχτωρῖνος; Νίχη, Νίχων e Προυνίχις.

Caratteristici: Ἀβουνδαντία, Φήλιξ, Φηλιχίσσιμος, Ἐλαφρος, Ἐπαφόδπος ed altri acclamatorii. Sembra che Λούχιος, Λουχία, Λουχιανός e Φωτίνη traggano ispirazione dal testo biblico, s. Paolo, *Thessal.*, I, 5, 5, « vos filii Lucis estis ».

Nei titoli cimiteriali di Siracusa abbondano più spesso nomi di santi che non di pagani, in base alla cronologia delle catacombe. Nel 325 il concilio di Nicea proibl ai novelli battezzati l'adozione di altri nomi che non fossero di santi, e di preferenza quelli spettanti a martiri. Chè, se per lo passato poteva temersi l'onta dei sedicenti pagani, ora invece, restituita alla Chiesa la pace da tre secoli sospirata, si rende più agevole lo uso dei nomi cristiani.

E il nome Ιωάννιος? Ci assicura il Gori, *Inscript. Etrur.*, III, p. 322, che *Giovanni* comparisce sulle lapidi mortuarie soltanto al V secolo.

Raramente vicino al nome avuto nella nascita s'aggiungeva quello del battesimo, come là ove il dott. Kaibel trascrive Εδπρα... ος και Διοκλητιαινός.

In generale, le epigrafi Siracusane contengono succintamente il nome del defunto, accompagnato da una notizia compendiosa sugli anni vissuti, sul giorno e il mese della morte, cui segue talvolta un'acclamazione, ovvero un elogio, od una comminazione, o simile pensiero epigrafico. In moltissime è scritto il solo nome del morto, raramente quello del padre, se celibe, del marito se la defunta era una sposa, dei padroni se il sepolto fu servo. Senza ornamenti, senza lusso di sorta, le iscrizioni di Siracusa, e le lapidi, nel maggior numero dei casi ruvide, passate per le mani di mediocri e talora idioti scarpellini, sono questi ed altri segni evidenti della semplicità e della modestia cristiana.

La nomenclatura degli individui, conforme l'uso dei Greci, non sempre accenna alla gens,  $\gamma^{i_2 \vee o_5}$ ; molto ben di rado incontri la sigla prenominale, come, per addurre un esempio, al n. 69 O,  $\Gamma$ . Bérouos  $\Delta \eta \mu \eta \tau \rho \iota o_5$ , che contiene, a parer mio, il prenome Gaius innanzi al nome della gente cui apparteneva Demetrio. E similmente nel titolo n. 66 O la defunta T. Mapoulla Abaoxavte è conosciuta pel prenome *Titia* cui fa corona il nome ed il cognome. Questi due esempi fanno eccezione alla regola consueta.

Sicché, i nomi possono anche delucidare la cronologia epigrafica cristiana, in qualche modo. I tre nomi dell'antico sistema Romano indicano un'età più remota ed in cui le iscrizioni cristiane son delle più rare, cf. E. Le Blant, L'Epigr. chrét. en Gaule etc. pag. 23; più recenti sono, per ciò, i due nomi, di tutte le età è il solo nome dell'individuo.

Il disuso dei tre nomi nei monumenti sepolcrali di Roma comincia fin dal sec. III; la menzione del gentilizio divenne meno frequente tra il III ed il IV secolo. Però, essendo questi canoni cronologici della nomenclatura epigrafica, non sempre costanti ne applicabili a qualunque regione, (3) io ritengo che lo appellativo Mapoulli del tit. siracusano appartenga press'a poco al IV secolo; cfr. *C. Nonius Marcellus* in un'iscrizione puteolana, giustamente attribuita al IV secolo, quantunque fornisca i *tria nomina*.

A siffatto uso allude Giovenale in un suo verso, Sat., VI, 127; e già Orazio un secolo prima di lui aveva notato la preferenza che si soleva dare alle persone, chiamandole dal prenome, vd. Sat., II, 5, 32 - 33 (cf. Persio, Sat., V, 79):

"Quinte,, puta aut "Publi,, (gaudent praenomine molles Auriculae ).

Nell'ep. 36 O, Μαγνος Πλουμάρις; nel n. 104 O, Πετρώνιος Διονῦσις, e nel 61, Γέμελλα Κορνηλία, nel tit. 153 K Νοχερία Νασείτεις? si contiene il nome ed il cognome in pari tempo; il resto sempre con un solo nome. Ne con cio vuolsi affermare che le iscrizioni aventi *tria nomina* appartengano assolutamente ad epoca più antica di quelle che ne hanno un solo (4), poiche al consueto i fedeli segnavano con unico appellativo la propria tomba, meno frequentemente con due, e rarissimo coi *tria nomina*, o

•

<sup>(3)</sup> Vd. G. B. De Rossi, Bull. d. Arch. Crist., 1878, p. 86-87.

<sup>(4)</sup> Cons. Civ. Cattol., 20 gennaio 1894, p. 213.

col soprannome. La patria poche volte è determinata; cfr. il n. 111 O, Παῦλος Ἐφέσιος, il titolo 132 K, Κλημεντεῖνα Σεράχουσα ed il n. 134 Κλώδιος Ρωμανός.

In particolar modo notasi la « singolare indicazione che un defunto volle apposta, di essere cioè a 70 anni padre di dieci figli ».

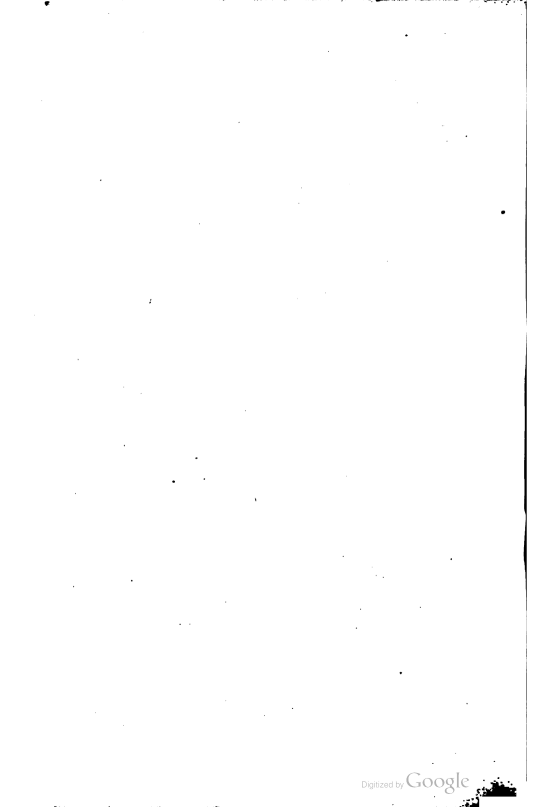
Vicino al nome del defunto talora si esprime il suo ufficio o mestiere; nel n. 129 O la professione della morta, che doveva essere proprietaria d'una spezieria o bottega di aromi; cfr.G. B. De Rossi, Inscr. Chr. V. R., I, n. 375, Rapetiga medicus etc.— Alcuni titoli accennano il ministero sacerdotale o diaconale del defunto ricordato: e di ciò sarà detto innanzi.



JOOGLE

Digitized by

#### STRAZZULLA - Studio Critico.



# Dei carmi epigrafici

VII

Quattro soli titoli poetici furono scoperti fino al 1893 nelle tombe cristiane di Siracusa. Tre ne aveva già pubblicato Giorgio Kaibel, n. 63 e 192 3; ma per quanto valore abbiano due di essi, per altrettanto deficiente è il n. 193, non potendo farsene un commento, attesa la mutilazione di molte parole, delle quali taluna, come per es. il nome del defunto, interamente avulsa ci impedisce di farcene un'idea esatta.

Il n. 63 K ha il seguente testo (1):

Αξψα θανών μετά κήρα Νικοστράτου ἐνθάδε κεξμαι αἰαξ ἀπολλύμενος δεσπότου αἰμφ'οἰδύνη. αὐτοῦ γὰρ γενόμην καὶ ἐπίτροπος· οῦνομα δ'ἦν μοι δείλαιος ᾿Αγάθων, δακρυόεις βίοτος,

(1) Spetta all'anno 410 d. C., come si rileva dall' indicazione cronologica τη πρό α. νωνῶν Φεβρουαρίων μετά τὴν ὑπατίαν Όνορίου τὸ η. καὶ Θεοδοσίου τὸ γ. Σεβ(αστῶν).—L'epigrafe, rinvenuta dal dott. F.S. Cavallari, per la prima volta venne pubblicata nel 1873 da Mgr Isiche si spiega:

Subito morto per sventura di Nicostrato, qui giaccio ahimè! perito con dolore del (mio) padrone; poichè io fui amministratore di lui; il mio nome era misero Agatone, la vita lagrimosa.

52

Letta l'iscrizione, non è chi non convenga che essa debba riferirsi, più che ad un servo, ad un amministratore o procuratore (initponog) del signore Nicostrato, il quale dolentissimo (alaz) per la perdita del suo caro Agatone, gli fece scavare la tomba e sopra vi fece incidere l'epigrafe. Un' altra particolarità è appunto la morte subitanea di Agatone, e più evidente non poteva essere indicata che dalle frasi alua e ustà zñoa. L'aggettivo deilanos, forma prolungata di deilos, e l'altro anche espressivo daxpuósic conferma pure la dolorosa e inaspettata morte dello amministratore di Nicostrato. Nell'insieme, l'epigrafe ha un gran valore per la stupenda composizione poetica, dove lindura di pensieri e lingua eminentemente classica sono il più bell'ornamento del titolo mortuario. E certamente, in mezzo a tante idiotizzanti che se ne hanno, l'iscrizione di Agatone è un rarità di saggio in distici greci, che risentono anche del linguaggio omerico, al principio del secolo quinto dell'êra volgare.

E pur classica è l'epigrafe metrica del n. 192 K, che merita alcune osservazioni:

> Μείλιχος εύγενέτειρα, σαύφρων, κυδήεσσα σώματι πληρῶ τάφον 'Αλεσχίη, φίλον ητορ.

doro Carini, Arch. Stor. Sicil., I, pg. 516, n. 11, con rimarchevoli varianti:

Αίψα θανών μετά κήρα Νικοστράτου ένθαδε κείμαι,

Αί αί απολλύμενος δεσπότου αμφ' όδύνη,

Αύτου γαρ γενόμην επίτροπος, ουνομα Δήνη

Δείλαιος αγαθών, δαχρυόεις ό βίος.

La divergenza dal testo Kaibeliano è maggiore nel secondo distico; la data è assegnata dal Carini all'a. 409.

Vi si notano gl'idiotismi poetici, direi quasi,  $\mu\epsilon/\lambda \chi_{00} \alpha$  accanto  $\mu\epsilon(\lambda \chi_{100}; \epsilon \vartheta \gamma \epsilon \nu \epsilon \epsilon \epsilon \rho \alpha \alpha)$  corruzione di  $\epsilon \vartheta \gamma \epsilon \nu \epsilon \sigma \epsilon \rho \alpha$ , la forma epica  $\sigma \alpha \delta^{-1}$   $\varphi \rho \omega \nu$  invece di  $\sigma \omega \varphi \rho \omega \nu$ , il comparativo  $\chi \upsilon \delta \rho \epsilon \sigma \alpha$  per  $\chi \upsilon \delta \ell \omega \nu$  (cfr. agg.  $\chi \upsilon \delta \rho \delta \varsigma$ , *nobile*; sost.  $\chi \mho \delta \delta \varsigma$ ) con la desinenza analoga a  $\chi \alpha \rho \ell^{-1}$   $\epsilon \sigma \sigma \alpha$ . Il nome della defunta ' $\lambda \lambda \epsilon \sigma \chi \ell \eta$ , epico ionico per la sua terminazione, si riconduce al classico *Alexia*, ed infine la gentile perifrasi  $\varphi \ell \lambda \circ \nu$   $\eta \tau \circ \rho$  si legge in Pindaro, *Olymp*. I,  $\alpha$ ', 4, ed. W. Christ, Lps. 1887. Simili *laudationes* sono inserite in un epitaffio romano del quarto secolo, cfr. De Rossi, *Inscr. Chr. V. R.*, I, n. 304.

Quattro esametri mutili leggonsi nel n. 193 K che qui trascrivo:

Εἰχόνι χ(...τύ) πω μ'ἐ.... σεμν(ο) πρεπῶς βιότοιο χρόνους τε(λέσασαν αἰμέμ) πτως(?) ...... μοι σοί τε, τὰ χαί με (αἰγ) απήσας(?) ..... φίλεί ης μορφήν (ἐπ) έδειξαν ομοίαν.

Furono scoperti nelle catacombe della Vigna Cassia i n. 192-93, il secondo dei quali, graffito a nero, letto dagli egregi professori Orsi e Führer e da me, nello scorso inverno, non fu ancora ricostruito per le difficoltà che presenta.

Fu trovato nella Cripta di S. Giovanni il titolo n. 63 K, che nell'inventario del Museo di Siracusa porta il n. 48; quivi pure nel 1893 il dott. Orsi recuperò una buona tabella marmorea, rotta sul lato sinistro, con pessime lettere rubricate che pare metrica con avanzi di esametri, *Notizie*, 1893, n. 15:



È doloroso che non si possa, nè di questa nè della precedente iscrizione, fare un compiuto commento.

Alcuni altri carmi epigrafici furono scoperti nella Cripta di S. Giovanni dal dott. Orsi, lungo il biennio 1894-95, e saranno tosto inseriti nelle « Notizie degli scavi pubblicate dalla R. Accademia dei Lincei ».

Cotesti titoli, anzichė inxinita (x $\eta \delta \circ \varsigma$ , esequie, funerale) o carmi sepolcrali soliti recitarsi quando il cadavere non fosse ancora sepolto, si possono chiamare benissimo invpaippara, servendo essi ad indicare oggetti, statue, doni votivi, monumenti ed altro ai quali si apponevano, cfr. V. Inama, Lett. Greca, Milano 1892, pag. 195. Anche nella letteratura latina ne abbiamo esempii: noto, fra tanti, è l'epitaffio di Cn. Nevio, plenum superbiae campanae, Gell., N. A., I, 24, 2. Vergilio, cantando la morte di Dafni, allude probabilmente a Giulio Cesare, di cui fa l'apoteosi, e, dopo aver messo in bocca al pastore Menalca parole di esortazione ai compagni perche spargano la terra di fiori e le fonti di ombre, gli fa terminare la parlata in questi versi epigrafici, Ecl., V, 42-44:

> Et tumulum facite et tumulo superaddite carmen; Daphnis ego in silvis; hinc usque ad sidera notus, Formosi pecoris custos, formosior ipse.

Il carme di cui parla Menalca è un' epigrafe in versi, che non si legge dall'autore, ma dal passeggiero e dal visitatore, come sono le iscrizioni metriche cristiane di Siracusa. Per altro, dell' uso di epigrammi che si solevano apporre a' sepolcri dei Cristiani anche Prudenzio, ragguardevolissima fonte per questo riguardo, fa menzione in uno dei suoi più graziosi inni, « Peristephanon », hymn. XI:

Martyris aut nomen aut epigramma aliquod.

Mr

VIII

Se iscrizioni latine

Quantunque esse non giungano ad una trentina e siano per lo più di poca estensione, talvolta frammentate, pure non vi manca molta materia filologica da studiare, specialmente per le forme idiotiche.

L'onomatologia si connette qualche volta con quella dei titoli greci, e per la parte che il greco ed il latino si avevano vicendevolmente, e per gl'idiotismi, e per la pronunzia guasta che li caratterizza. Cosl, tanto per ciò che riguarda i nomi personali in genere, come per quanto concerne la pronunzia, esitante tra l'antica e la nuova maniera, i titoli epigrafici latini scoperti nelle Catacombe di Siracusa spiegano meglio quelle mutazioni filologiche che finora si sono osservate.

Sono nomi personali esclusivamente latini questi che seguono: Dominicus (Macedo), n. 7149 Mommsen; Sporus 7167, Constantia 7167, Aurelia 7170, Marcellinus 7174: cfr. nella Silloge Kaibeliana i nomi latini volti in greco, Constantia, Aurelia, Marcia, Marcella, Marcianus. È pure di uso latino Balerius, 7123 M, inserito sul famoso sarcofago di Adelfia. Si nota il facile passaggio della b in v in Silbana n. 7168 M, Flabius id. e Bictoria 150 O. Per altro, che la b latina e la  $\beta$  greca abbiano usurpato il suono assimilato di v sonora, e che nel quarto secolo d. C. i due suoni b e v si siano confusi, è già notorio per diversi esempi allegati, ma cfr. F. Campini, Fonologia, Etimologia, e Morfologia latina, Torino 1895, pg. 8.

Latini sono parimente i titoli personali Albina, 37 O (cf. Albins, pg. 44), Superianus 45 O, Ser(toria) 59 O. Florentina e Maius 7173 M. Ravviso l'origine greca in Euplus 7172 M (cf. Euplius) e in Adelfia (sic); ma, per contrario, greca e latina insieme è l'etimologia di Silbana ( $\sqrt[3]{3}$ , sylva).

Molto idiotiche sono certe forme di sostantivi e tali da confermare quanto fu detto da me sulla testimonianza di Gregorio di Tours (p. 17), che al secolo sesto non sapesse distinguere, nè lui, nè molti scrittori contemporanei, caso da caso. Qui invece siamo due secoli innanzi, e ciò non pertanto la scorretta grafia porta con sè un deplorevole stato della grammatica.

Nel n. 7167 M leggesi annis invece dell'accusativo di tempo richiesto dal verbo vixit. Nel n. 7178 M accanto ad annis incontrasi menses; fa da accusativo annus nel tit. 7172 M, e poi viene menses.

Altri idiotismi: decebris 7168 M, fedelis 7171 M, ic diverse volte usato, cinque 7172 M conforme il volgare, crestiana e coiugi al n. 7173, que=quae, sene nula querela seper in pake 7173 M. È adottato il pronome relativo qui per il femm., cfr. E. Le Blant, Nouvelle Rec. d. Inscript. Chr. d. l. Gaule, n. 305i benememorie, quasi avverbialmente, per bonae, felicis memoriae. È alterato vixsit e massimamente vexivit 7178 M con raddop piamento volgare. Pleonastica è la frase cum qua convixit del tit. n. 7167, ma esatta invece è la dizione del n. 7173, vixil mecum. Per simili errori cons. G. B. De Rossi, Inscr. Chr. V. R., I, n. 144, per esempio, Pelegrinus in pace cum uxorem

suam Silvanam quiexibit *in pace* etc.; ivi, n. 151, *exibit (exivit) de saeculo*; n. 187, *cum cupare suo*, cfr. *conpar* sulla conchiglia del sarcofago di Adelfia, e  $\sigma i v \beta i \circ \varsigma$  in varie iscrizioni greche di Siracusa, accanto a *consors* e *coniux*.

Una notevole indecisione tra il suono dell'e e dell'i si nota in clerecus 15 O, come da magister in tempi di decadenza si ebbe magester, che poi diè l'italiano maestro per corrosione della palatale g. La quale alterazione può anche scorgersi in  $\lambda i \pi \sigma \varsigma$ (eolico  $\lambda i \pi \sigma \rho$ ) che risponde a *liber*; parimenti, pignus e pegno, minus e meno,  $\delta \sigma \varsigma$  deus e divus, e simili. Un intermezzo risulta nelle forme cidibus 45 O, ed e'cot; ma essendo la pronunzia esitante nella distinzione delle vocali dittongali o nell'unica fusione di esse in unico suono, anche la grafia greca e latina delle iscrizioni riporta le impronte di siffatte variazioni fonetiche.

La perdita dell' *k*, la dimenticanza del dittongo, la taciuta differenza del maschile e del femminile, come del singolare e del plurale, ed altri fenomeni fonetici e morfologici caratterizzano la decadenza dell'idioma greco e latino e la preparazione di novelle lingue, le quali si vanno formando dal popolo cosi rozzo nella incisione di brevi epigrafi mortuarie.

Qualche iscrizione è però notevole per la data cronologica. Due di queste sono pubblicate nel *Corpus I. L.* del Mommsen; spetta all'anno 356 il n. 7167 M, tavola marmorea, ben conservata, con nitide lettere: invent. Mus. n. 260:

DEPOSITUS SPORVS V KAL. IAN.(?) | QUI VI XIT ANNIS LIII DEO SUO | DEVOTUS CONSTANTIA CON | IUNX OB MERITUM EIUS POSUIT, | CUM QUA CONVIXIT ANNIS | XII ET DECESSIT IN PACE CONSTANTIO | AUG. VIII ET IULIANO CAES. CONS.

Conf. I. Carini, Bullett. d. Commiss. d. Antich. e b. arti in Sicilia, 1872, p. 33.

Dell'anno 431 è quest'altro epitaffio 7168 M, in Mus. n. 259: HIZ POSITA EST SILBANA | QUAE QUIESCIT IN PACE; | DEPOSITA EST

X1 KAL[ END A]S | DECE[M]BRIS C[ON]S[ULIBU]S FL[A]B[IIS] | BASSO ET ANTHIOCO U[IRIS] C[LARISSIMIS].

Affettuose e brevi sono alcune laudationes od eramua, come il requievit in pace del n. 37 O, l'epiteto encomiastico h(onesta)e le altre due espressioni, ancora devote e cristiane, della me desima epigrafe, *felicis memoriae*, benememorie, volte grecamente nella leggenda xalific  $\mu v i \mu \eta \varsigma$ ,  $\mu a xa \rho i a \varsigma \mu v j \mu \eta \varsigma$ .

Un simile elogio, degno di nota, è quello del n. 7167 M, esprimente la fede e la pietà di S poro, cristiano, *Deo suo devotus*, al quale, *ob meritum eius*, la consorte Costanza alzò un tumolo. Quasi spesso, gli epitaffi greci e latini di Siracusa, diversi in ciò dai Catanesi, hanno poca espansività negli encomii, ma molta sincerità ed affetto. Il titolo di Sporo, se si vuole giudicarlo in confronto degli altri, poichè contiene diverse frasi encomiastiche con la conclusione *decessit in pace*, potrà appartenere a qualche persona illustre, la quale avrà lasciato di sè molti veraci affetti.

All' espressione  $\alpha've\pi\alpha'j\sigma\alpha\tau_0$ ,  $\epsilon'xol\mu\eta'\vartheta\eta$ ,  $xol\mu\eta\sigma\iota_6$ , corrisponde la solita quiescit in pace 7168 M, ovvero requievit in pace 37 O, o soltanto in pace 59 O. Ma nel titolo 7173 dicendo in pake con quel che precede si vuole elogiare la bontà e l'integrità di Fiorentina che col marito visse ventiquattro anni, senza alcun dissidio o lamento.

Tre epigrafi latine appartengono a sposi, il n. 7167, il 7173 M, ed il n. 37 O; spetta alla serva (*berna*, *verna*) il titolo di SVRACVSA n. 7176.

In tutte, la lingua corrotta alla foggia rustica e meschina di poveri fedeli; ma non v'ha, certo, maggiore scorrettezza della leggenda espressa nel num. 7173, in cui l'autore mostra di non sapere accordare *Florentina* etc. con *dulcissimae coniugi*.



IX

<u>ع ها مرحاط الم مرحاط من مرحاط م</u>

### Dci sostantivi

Il sepolcro nelle epigrafi cimiteriali di Siracusa è indicato spessissimo con la voce τόπος (73, 79, 83 K), τόπος είδιος 87 (= τ. έδιος), ούτος τόπος 20 O. – Nel n. 189 K si nota la bellissima espressione δος αι'τῆ χώραν φωτινήν τόπον α'ναψύξεως, tutta d'indole cristiana. Talvolta è adottato il sostantivo χοίμησις (p. e. n. 119 e 152 K) = ποιμητήριον, dormitio, dormitorium, coemeterium, e i verbi corrispondenti χοιμίω, α'ναπαύω. Tal'altra ταφή 89 K; nel n. 192 K la graziosa perifrasi σώματι πληρῶ τάφον, col corpo riempio la sepoltura; e quando τύνβος ο τοίμβος, e quando μνημεΐον, monumentum, cfr. memoria nel Mommsen, C. I. L., X, n. 7149. Anche ὁπόμνημα nel n. 195 K, consimile ad ὑπόμνησις, e finalmente τόπος, λανός (dor., per ληνός), λαγόνες n. 19 O (1).

(1) In un'epigrafe funeraria di Amalfi, Kaibel, Add. et Corr. 604 a, la lezione ε'πέγραψα αυ'τός. εαυτῷ τὸ μνημῖον, riferisce quest'ultima voce all'iscrizione e non alla tomba. In taluni casi è indicata la compra o la pertinenza della tomba, come il tit. n. 83 K, Bixtup ήγόρασεν τόπον άπο 'Aspiou, ed il n. 153 K, ἀγορασία δυῶν τόπων, cfr. 141 e 164 K; parimente, τύνβος Εὐτυχίωνος ἀγορασία τόπος; n. 83 K, citato, τόπος είδιος, cfr. il 112 K, ἤδιος τόπος ἀγορασθέντος όλοαστίνου, vd. pure i n. 153 e 159 K, n. 4, 11 O, e simili. Il tit. 54 O contiene l'indicazione del riposo, della compra e del sepoloro insieme, xο μησις Περιγένη(ς) και Βαλερείας τής μάμης αύτοῦ ἀγορασία τοῦ τόπου ἡμαίταρα.

Accanto all'espressione luogo, proprietá od altro simigliante si scorge qualche comminazione, come p. es. nel n. 79 K, μηδις έξουστάση άλλος, nessun altro v'abbia diritto; come ancora il tit. 187 K, όρχοῦ (cioê ἀρχῦ) σε κατά τοῦ θεοῦ τοῦ παντοκράτορος μηδένα αυτὰς σκῦλέ ποτε, ti giuro per Dio Onnipotente che nessuno le violò mai. (2)

(2) Confronta, circa la voce o' παντοχράτωρ, unica nelle iscrizioni cemeteriali delle catacombe di Siracusa : Atti d. Apost., IV, 23, δέσποτα, σύ ό Θεός, ο ποιήσας του ουρανόν, και την γήν και την θάλασσαν xai πάντα τὰ εν αιτοζ. In un'iscriz, crist., illustrata alcuni anni addietro, leggesi parimenti δεοπότης παντοχράτωρ, e poi anche πατήρ τών πάνπων, vd. Civ. Catt., 17 maggio 1890, pag. 474-5; cf. Macrobio, Saturnal., I, 18, φράτεο τον πάντων υπατον Θεο'ν έμμεν Ίαω..., μετοπώρου č'άβρον Ίτω: cons. in Diodoro Siculo, I, 94, Ίαω.-In molte epigrafi Siracusane, massime nelle intercessioni, o deoc. Il nome παντοχράτωρ è quindi classico e biblico in pari tempo, meritamente scritto nel tit. 187 K, che si rileva appartenere a due sorelle ragguardevoli, quivi elogiate da non mediocre epigrafista. Tra i poeti cristiani, Prudenzio, il più celebre, chiama Dio « Cunctipotens », Peristeph., hymn. XI. 31; e in un carme edito dopo altri da A. Riese, Anthologia latina, n. 719, 1, è intitolato « Omnipotens genitor ».--Affinità etimologiche del vocabolo παντοκράτωρ ovvero παντός κράτωρ si scorgono evidentemente in xpaivo (xpav-uo, tema xpa, a cui s'aggiunge v e : per la formazione del presente, 5. classe: cfr. creo), comando. produco; πτατέω, domino; πρείττων e πρείσσων compar., πράτιστος superlativo di ayabos.



In due soli epitaffi, 96 e 117 K, è specificato a qual punto di Siracusa si trovi il morto,  $\pi \alpha_2 \alpha' \tau \eta_6 \epsilon_{XX} \lambda \eta_5 \sigma_4 \alpha_6 Nt_{XWVO6}$ ,  $\alpha' \pi \delta' Max \rho \eta_5$  $x \omega \mu \eta_5$ . Nel tit. n. 99 si legge pure che i compratori del sepolcro furon due, Dionisio ed Elpide, probabilmente sposi senza figli; che riposano in due sarcofagi vicini, di una medesima tomba,  $\eta_{\gamma} \circ \rho \alpha \sigma_5 \sigma_5 \sigma_5 \sigma_5 \sigma_6$  (cioè, meglio,  $\tau \circ \pi \omega \delta_5 \sigma_5$ ). E nel n. 150, caso rarissimo, è meglio ancora specificata la località, xite  $\pi \sigma_5 \lambda \omega v_{\bar{\nu}}$  $\tau_5 \tau v_{\bar{\nu}} \lambda_{\alpha} v_{\bar{\nu}} \pi \alpha v_{\pi} \tau_5 \eta$  (nel quinto loculo della terza corsia).

Senonchè, per meglio esaminare quanto fu precedentemente accennato sulle personalità caratteristiche, le quali, oltre del defunto, si ricordano nelle iscrizioni siracusane, noto ancora ch' è ben raro il caso in cui un'altra persona affine vi si rammenti. Perchè, le epigrafi d'ordinario portano semplicemente il nome del defunto al capezzale per modestia, consueta agli antichi fedeli, di ricordare il morto e nient'altro più. Ciò avverte Prudenzio, *Peristephanon*, hymn. XI:

#### Plurima litterulis signata sepulchra locuntur.

Gli epitaffi  $\Delta \alpha \psi_i \lambda_i \alpha vo \zeta_i$ , 'Iuβiviavo  $\zeta_i$ , 'Iou $\lambda_i o \zeta_i$ , 'A $\lambda \beta_i o \zeta_i$ , K $\lambda \omega \delta_i \alpha vo \zeta_i$ , Bxtwpi $\alpha$ , ed altri siffatti vengono chiamati titoli per la loro brevità, come nota Prudenzio nel noto verso:

Titulumque et frigida saxa liquido spargemus odore.

E, per tornare alla pluralità dei nomi personali nelle iscrizioni, avverto che non si sa spiegare nel tit. 164 K, per mo' d'esemplo, se la proprietaria Zóŋ sia una sorella od amica o figlia o madre della 'Poupíva defunta: certo, doveva essere una persona d'affetto, xĩτε εντα5θα 'Poupíva, α'γορασίας (nota questo genitivo direi quasi irrazionale) δε Ζόης. Similmente, nel num. 167 K, Σατρονίλου Μονικά, può mai discernere il filologo se la Monica sepolta sia sposa o figlia di Satronilo ? cf. pure Orsi, n. 146, 'Epμιόνη Μαζίμου. Dove divergono il Mommsen ed il Kaibel è nel tit. 86, che trascrivo, Beixtuplivog e'v&ade xeite 'Eonepaviou πατρούς. Il Mommsen volge il πατρούς nel latino *patruus*, vale a dire che il lapicida avrebbe inciso una parola latina con lettere greche : caso, per altro, di quando in quando osservato. Ma il dott. Kaibel, invece, ritiene quel nome per forma idiotizzante di πατρός; e allora il senso è ben diverso,

Certo non era d'uso comune, presso gli antichi, trascrivere sulle tombe i nomi di altre persone che non fossero i genitori, anzi più il padre accanto al figlio; e l'idea di zio paterno, se non ci allontana interamente dalla probabilità, può farci credere, al più che *Vittorino, zio paterno di Esperanio*, abbia avuto quel sepolcro da questo nipote, forse suo erede nei beni di fortuna.

Una volta soltanto tra le epigrafi siracusane dell'epoca cristiana è ricordato il nome della madre, che, vedova, dovette perdere il figlio Gemello e preparar lei stessa, cioè ella coi suoi mezzi, il tumolo:  $\tau \alpha \varphi \eta \Gamma \varepsilon \mu \varepsilon \lambda (\lambda o \upsilon) \tau o \upsilon \upsilon o \Sigma K \lambda \omega \delta \iota \alpha \varsigma 89 K.$ 

Nel n. 22, invece, è indicata la madre e la figlia, che si differiscono nella morte meno di tre anni, e qui scorgesi dalla dicitura che trascrivo per intiero:

(Δι)ονυσία  $x(\alpha l)$  (segue un nome muliebre) ... πηια ή ταύ(της θυ)γάτηρ ἐνθάδε ( άποχ)ωρήσασ(α) ε<sup>'</sup>(ν) Θ(ε)ῷ (ή μ)ήτηρ πρὸ ιη'  $x(\alpha \lambda \alpha \nu \delta \tilde{\omega} \nu)$ οἰχτ(ωβρίων) · (υ)π(ατεί α) oppure (υ)π(ατψ) Μαλλίψ Θεοδώρψ. η θυγάτηρ πρ(ο) δ.  $x(\alpha \lambda \alpha \nu \delta \tilde{\omega} \nu)$  φεδρ(ουαρίων) μετα τήν υπατία(ν) Άρχαδίου  $x(\alpha l)$  Ονωρίου σ(εδαστῶν) το ε<sup>'</sup>. (anni 399 e 402 d. C.).

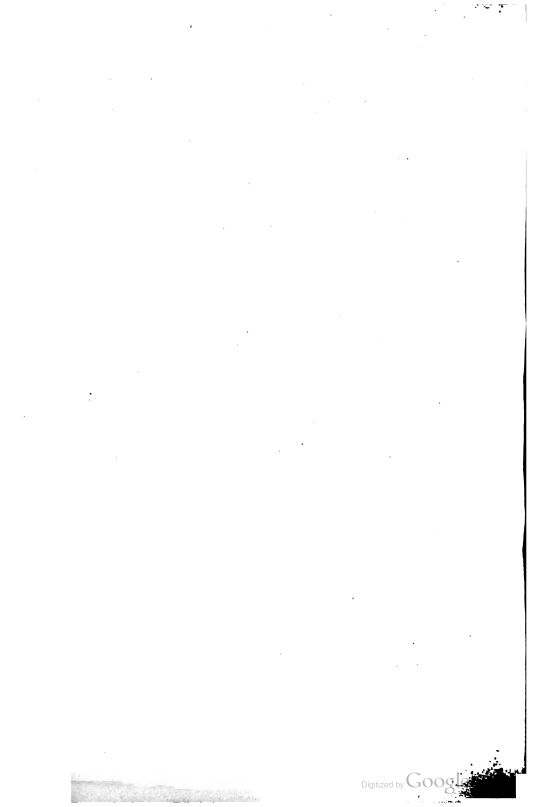
Non sai poi decifrare se l'iscrizione 100 O riferiscasi ad un sepolcro bisomo, oppure se il proprietario fosse stato Nesiote o il defunto Fausto, come pensa il ch. dott. Orsi (p. 304). Io aggiungo che potrebbe anche ammettersi che vησιώτης in questo titolo mortuario faccia da aggettivo per indicare che Fausto, seppellito nelle Catacomde della Vigna Cassia, era un isolano (2). Un simile caso abbiamo nell'epitaffio 169 K : τοιμβος Σαβίνου εν

xυτῷ xĩτε Αυξάνων ο΄ τούτου υίδς βιώσας ἐτη xέ. Se non che, in questo titolo funerario è meglio assai dichiarato che il figlio *Auxanon*, morto a 28 anni, giace nella tomba di Sabino, suo padre, che n'è il proprietario.

In un'altra epigrafe (156 K)  $O_{0}^{i}\rho\betaix\alpha...\delta_{v}\theta\alpha'\delta\delta$  xite  $\hat{\eta}$   $\theta v\gamma \alpha' \tau \eta \rho$ Έσπεριανοῦ ζήσασα μήνες .... è indicata la figlia morta all'età di men che un anno, nell'iscrizione cancellata col tempo, e il nome del padre Esperiano. Accanto a questi esempi occorre ricordare quegli altri che contengono l'indicazione della famiglia, e talvolta di servi. Importante, fra tutte, è l'epigrafe 179 K, riferibile alla tomba che dai padroni Igino e Gennade, facilmente sposi, fu preparata pel loro servo, il cui nome è avulso nel principio del titolo: υπέρ ευχής τῶν δεσποτῶν αυ'τοῦ Υγεῖνος Χαϊ Γεννάδις ( ber voto dei padroni). Ma di tale argomento mi occuperò appositamente in altro capitolo, onde si vegga dal contenuto sintetico ed eloquente delle epigrafi cristiane di Siracusa quale corrispondenza di affetti legasse tra loro parenti, padroni e servi, ed oltre a ciò quali sentimenti pietosi e che speciali riguardi fossero usati dai fedeli a' loro servi, che nei primi secoli del Cristianesimo vennero in massima parte salvati dalla crudeltà dei dispotici pagani del mondo greco-latino.



POOL



Idiotismi

X·

Parole volgari e corrotte abbondano nella lingua Greca delle iscrizioni funerarie cristiane, per diverse ragioni. Essendosi perduta l'eleganza dello stile, di conserva con la dolce ed armoniosa favella, molti idiotismi si adottarono nella lingua parlata.

In questo titolo intendo includere non solo gl' identapoi, cioè le maniere di dire proprie del volgo, ma i solecismi ed i barbarismi, assai più raramente che i primi adottati nell'epigrafia cristiana degli antichi Siracusani. Ricordo con Cicerone, *Rhetor.* ad Heren., IV, che il « soloecismus est cum in verbis pluribus consequens verbum superior non accomodatur », ed il « barbarismus est cum verbum aliquod vitiose effertur ».

I primitivi fedeli in massima parte erano di umile condizione, vd. Martigny, *Dictionnaire*, p. 365; Carini, *Le Cat. di s. Giov. in Sir.*, p. 28. Curando poco lo sfarzo lussureggiante delle vesti, delle case e dei monumenti pagani, anzi spendendo i loro averi, quando ne avessero, a vantaggio dei poveri e delle chiese; cosl, parlando, usavano una lingua spesso sgrammaticata che

STRAZZULLA - Sindio Critico.

5

fosse consentanea alla loro povertà, e si curavano massimamente della purezza dei costumi, per averne guiderdone infinito dal Nazareno. Lo spirito di umiltà ho pur notato nello studio onomatologico dei nostri epitaffi, ed è conforme alle ispirazioni evangeliche, (I) che menano diritto il fedele alla rinunzia di ogni bene mondano, all'umile considerazione di sè stesso, alle sofferenze e perfino al martirio.

A questo riguardo osserva il ch.mo Mgr Carini di f. m. che le cacografie, le scorrezioni di grammatica o di sintassi e gli idiotismi, proprii della pronunzia volgare, si debbono attribuire ai tempi barbarici e all'imperizia degli scarpellini, Le Cat. di s. Giov., l. c.-Le aspirazioni del linguaggio greco-latino, trascurate quasi sempre nelle epigrafi cristiane, vengono sostituite da vocali e consonanti il cui suono è tante volte aspro e sa di plebeo. E sebbene al principio del medio evo abbondassero nell'idioma parlato molti idiotismi, solecismi e neologismi d'indole straniera o volgare; ciò non pertanto, ben diverso e di più nobile apparita era lo stile e la lingua degli scrittori, ai quali, se mancava lo splendore Erodoteo e la dolcezza Senofontea, non veniva meno la fluidità e quella mediocre eleganza che vuolsi notare negli autori della decadenza ellenica. La lingua epigrafica cristiana invece, fatta eccezione delle iscrizioni metriche di san Damaso e di altro insigne contemporaneo, ha sovente l'impronta plebea, perchè ignoranti solevano essere gli scarpellini e gli stessi compositori di epigrafi: ove si riscontrino i poeti e i cronisti del quinto secolo, la differenza dei primi dai secondi è notabile. I soggetti trattati in prosa e in verso hanno bensi poca elevatezza e correttezza; ma nondimeno, siccome fin dai tempi di Ne-

(1) Cf., p. e., S Matteo, V, 11-12: « Beati estis, cum maledixerint vobis et persecuti vos fueriot, et dixerint omne malum adversum vos mentientes propter me.— Gaudete et exultate, quoniam merces vestra copiosa propter est in cœlis: sic enim persecuti sunt prophetas, qui fuerunt ante vos.

Digitized by 🗸

vio e poi anche di Cicerone osservavasi la distinzione della lingua latina parlata e scritta; così, allorquando al mondo pagano si contrapponeva glorioso il mondo cristiano, le dovizie di quello venivano quotidianamente a sparire. All'idioma languente di Agatia e Teofilatto, di Ennodio e Venanzio Fortunato, procurava maggiore e irreparabile decadenza la lingua del volgo, mista a barbarismi, dalla cui corruzione dovevano poi trarre fondamento i moderni idiomi (lingue romanze).

Intorno alla pronunzia, se bisogna prestar fede a Cicerone ed Aulo Gellio, è uopo aggiungere che, fin dai tempi più antichi, la scrittura non le corrispondeva sempre in tutto, massime nei dittonghi, che venivano pronunziati con un altro suono più breve, onde s'incontra  $\varepsilon$  per  $\alpha$ , ed  $\alpha$ : per  $\varepsilon$ ;  $\iota$  per  $\varepsilon$ : ed  $\varepsilon$ : per  $\iota$ ;  $\alpha$ : per  $\alpha$ ,  $\varepsilon$  per  $\alpha$ ,  $\eta$  per  $\iota$ ,  $\circ$  per  $\omega$ ,  $\nu$  per  $\mu$  e  $\mu$  per  $\nu$ ,  $\beta$  per ve viceversa; x talvolta mutata in cs o xs (vixit, vicsit, vixsit; obiit, ovnit; Victor e Bictor, ecc...) (2).

Nelle indicazioni cronologiche per mesi e giorni occorrono ben anche simili scorrettezze fonetiche e morfologiche, talvolta pure sintattiche. Ne esamino qualcuna per saggio:

(2) Cf. in Omero at per a, come alei per l'ei, aletos per l'etos; e per  $\eta$ ,  $\xi$ epos e  $\xi\eta\rho o_{\xi}$ ;  $\eta$  per e,  $\vartheta\eta \circ o\mu$ at e  $\vartheta e \prime o\mu$ at; a per at, strapos per stapos; et per e, xetvos,  $\xi$ eëvos, accanto a xevos e  $\xi$ évos; e per et, co me pésov vicino a peisov, xpéssuv=xpeissov, xpeittuv; t per et, iduía invece di elovica, e simili.— Per qualche metatesi del  $\rho$  seguito da a, cf. pure nel dialetto omerico, tétpatos per tétaptos, xpadía vicino a xapd a: in epigr. Siracusane  $\varphi pe \delta r \rho tos.$ — Oltre a ciò in iscr. crist. si ha pure (vi)xet, De Rossi, I. C. V. R., I, n. 909. E, in generale, che il latino si parlasse male anche ai tempi di Cn. Nevio, viene attestato nel suo epitaffio, ov'egli lamentava l' introduzione di provincialismi ed ellenismi, cf. Cic., De oratore, III, 12, 14; A. Gellie, Noctes Attica, I, 24, 2:

Obleitei sunt Romai lingua loquier lateina.

Kaibel, n. 62, τη προ δέκα μιας καλ. 'ιεν.; cfr. il n. 154, e nelle iscr. raccolte dal D.r Orsi il n. 42. Una soverchia rilevi nell'indicazione μηνί Φρεβρουαρίω (63. 81. 142 K) τές (=ταῖς) είχοσι τεσάροις (=τέσσαρσι, cf. n. 63 K), ma cons. Φεδραρίων, n. 135 K (Orsi, n 22 e 44), e  $\Phi \rho \epsilon \beta \dot{z} \rho_{los} K$ , n. 253, Catanese. Divergo dalla lezione del titolo n. 44 O, dévuv Des(pouzpi)ac, poiche dubito se sia da intendersi per un certo giorno di febbraio, ovvero (pridie) nonas februarias. Potrebbe darsi, e lo riten go più probabile, che il dévou stesse invece di deivou; ma perche il lapicida non doveva inserire defvoç, indicante il giorno in cui Benigna morl? Quindi, o čévov si consideri, oltre che per idiotismo, anche per scorrezione di caso che doveva esser meglio al singolare; o che pure vi si legga, τελευτά δε (πρό) νώνας Φεβ(ρουαρί)ας. Mi è nato il dubbio dall'avere scorto una S, di grandezza più piccola rispetto all'insieme della grafia, collocata sul secondo y di δένων: se uno scopo aveva la sovrapposizione di questa lettera, poteva essere null'altro che finale di vúvac.

Un uso diverso dal consueto abbiamo nell'epit. 105 K,  $\epsilon_{\lambda}$  56vovtos ( $\epsilon = \alpha \iota$ )  $\mu \eta (vo \varsigma)$  'Aπριλίου τές  $\lambda$ ', ove lo scrittore, oltre aver significato che il defunto mori uscendo il mese di aprile, aggiunge, il 30.

Il tit. n 114 Kaibel, dopo µŋvi Maio, conserva pure il giorno, scritto non certamente secondo l'abitudine dei Latini, àno xal. 12., 14 giorni dalle calende, o meglio il 14 maggio. Un esempio analogo leggesi nell'opuscolo attribuito a Lattanzio, De mortibus persecutorum, § 1, post diem decimum Kalendarum Aprilium.

Nel n. 142 O, τη πρὸ τε. xal. Αυζγρούστων, si scorge il γ raddoppiato. É omessa la  $\mu$  nella curiosa forma  $\Sigma_{3\pi} \tau_{5} \beta \rho \eta ov$  del tit. 98 Kaibel.

Un giorno di ottobre è indicato con la parola indizione (?) nel n. 66 K, Oxtubpiou iv(dixtiuvog), che ci richiama al n. 123,  $\epsilon \pi^2$ ivd( $(x \tau i uv)$ og id. Tutti sanno che per indizione (cf. *inditicius* in Cassiodorio, Variae, v, 14) s' intende ogni ciclo quindicennale,

dopo il quale (dai tempi di Costantino) solevasi riscuotere da ogni cittadino dell'impero romano un'imposta corrispondente ai suoi redditi. Aggiungi alle forme riferite, ο'ατωβρήος, νοβένβρις e δεκένβρις; al n. 191 O, νοβεβρίω, ma cfr. De Rossi, B. A. C., a. 1864, p. 78, είν μην! Νοεμβρίω, (in) mense novembri, pertinente ad epigr. Cumana.

I nomi dei mesi (3) adunque, come vennero usati nell'epigrafia Siracusana, appartengono all'epoca postclassica, e già se n'era accolta l'adozione da Plutarco nelle vite parallele.

Nell'uso delle date si notano altre forme idiotiche, χαλένδαι per χαλάνδαι, έδοί invece di είδοί, αίτων per έτων, cfr. αίτέων, n. 103

(3) Sull'etimologia dei nomi dei mesi è scritto un carme titolato «Monosticha de mensibus», che si legge nell'Anth. Lat. di A. Riese, Lps. 1869-70, I, 2, n. 665.—Ricordo in sintesi:

KALENDÆ, le νεομηνία, ονν. νουμηνία dei Greci, da calo (cf. χαλέω, chiamo), poiché nei primordi della repubblica Romana il minor pontefice, prima di annunziarsi i fasti, soleva calare o convocare il popolo nella Curia Calabra, e pronunziava quanti giorni restassero fino alle None: cons. Varrone, L. L., III, 4: « Quinque dies te calo, Iuno novella», e quando le None cadessero il 7 del mese (marzo, maggio, luglio e ottobre), « septem dies te calo, Iuno novella». Era appellata Giunone per quel che si legge iu Ovidio, Fasti, I, 55:

Vindicat Ausonias Iunonis cura Kalendas.

Cf. Macrobio, Sat., I, 15

NON $\mathcal{A}$ , da novus, poiché, dopo il novilunio delle None, i cittadini aspettavano « novoz initium observationis », od anche perché passano nove giorni fino a giungere le Idi, cons. Varrone, L. L., v, 4, e Macrobio, l. c.

I D V S, da iduare, dividere, cfr. Orazio, Carm., IV, 11, 14-16 ... qui dies mensem... findit, vd. anche Macrobio, l. c. O; ήρων (errore di lapicida ?) per ήθῶν, αι τῶν, ε'τῶν, cfr. Orsi, n. 21, ε'τών.

Altri sostantivi idiotizzanti sono  $\beta \epsilon i \circ v$  n. 81 K,  $\eta \mu \epsilon \rho \epsilon c$  per le accusativo  $\eta \mu \epsilon \rho \alpha c$ ;  $\mu \eta \nu \epsilon c$ ,  $\tau \epsilon \sigma \sigma \epsilon \rho \epsilon c$ ,  $\delta \epsilon \kappa \alpha \tau \epsilon \sigma \sigma \epsilon \rho \epsilon c$ , similmente per l'accusativo, mi sembrano inflesse alla latina:  $\eta \mu \epsilon \rho \alpha c$  118 K sta per l'accusativo.

Certi restringimenti idiotizzanti li abbiamo ancora nell'ep. 139 in due voci,  $\psi_{0\chi_{1}(\nu)}$ , già ricordata, invece di  $\psi_{0\chi_{1}(\delta_{1,0}\nu)}$  o  $\psi_{0\chi_{1}(\delta_{1,0}\nu)}$   $e_{\pi\epsilon\delta_{1}\nu}$  (4) invece di  $\pi\alpha_{1\delta_{1}(\delta_{1}\nu)}$ : la voce  $\mu\dot{\alpha}\mu\eta$  del n. 54 O in cambio di  $\mu\dot{\alpha}\mu\mu\alpha$  ovv  $\mu\dot{\alpha}\mu\mu\eta$  (*madre* o *ava*),  $\mu\alpha\mu\mu\alpha_{1}\alpha$ ,  $\mu\alpha\mu\mu_{1}\alpha$ . Nell' iscriz. 189 K la labiale tenue di xó $\lambda\pi\sigma_{0}$  si è aspirata, xó $\lambda\varphi\sigma_{0}$  (cfr. *golfo*). e parimenti sono idiotismi  $\vartheta\eta_{XO}(\mu\eta\tau\sigma_{0})$  accanto a  $\vartheta\epsilon\circxo(\mu\eta\tau\sigma_{0})$ , n. 68 K, x $\alpha\lambda\circx_{1}\mu\eta\tau\sigma_{0}$  191 K vicino a x $\alpha\lambda\circx_{0}\mu\eta\tau\sigma_{0}$ , in conformità colla pronunzia che unifica o' in (. Al contrario, abbiamo notato l'as sottigliamento di to<sub>0</sub> ed tov in t<sub>0</sub> ed tv, vd. *Civ. Catt.*, p. 715. L'augurio st's ε<sup>i</sup>wva, con l' ε sostituita ad αι, (5) corrisponde all'εiç αι'ώντον del n. 179 K.

É importante l'uso della frase *in aeternum*: Vergilio, *En.*, VI, 117 sedet aeternumque sedebit - Infelix Theseus; Giovenco, nei tempi costantiniani, *Hist, Ev.* IV, due volte l'accusativo della

(4) tò  $\pi$ ., il fanciullo, ed anche la fanciullezza; cf. tò μειραχιου, figliuolo, fanciullo di 14 o 15 anni, Platone, Euthydemus, I, B, ed anche la fanciullezza: è diminutivo di μεζραξ masch. e femm.

(5) Nei libri santi  $\epsilon_{i\zeta} \alpha_{i} \partial \omega_{va\zeta}$  vuol dire in saecula;  $\epsilon_{i\zeta}^{2} \alpha_{i} \partial \omega_{va\zeta}$ a'nò a., ab aeterno;  $\epsilon_{i}' \alpha_{i} \partial \omega_{vo\zeta}$ , continuamente;  $\epsilon_{i\zeta} \epsilon_{i} \partial \omega_{va\zeta}$ , come nel nostro testo, corrisponde a  $\pi po_{\zeta} \alpha_{.}$ , per sempre. Cf., p. e., in aeternum, Psalm. CXI, 5; e nel dialogo Philopatris, 17. attribuito a Luciano, la frase  $\zeta \eta v \epsilon_{i\zeta} \alpha_{.} \partial \omega_{va}$ , vivere in aeternum; Prudenzio, Ka- $\vartheta \eta \mu \epsilon p(v \omega v, IX, in aevum$ . Nel dialetto epico  $\alpha_{i\xi}$ , sempre, mutasi in  $\alpha_{i\xi}'$ , da  $\alpha_{i}^{2}F \epsilon_{.}$  Il F anticamente trovavasi pure in  $\alpha_{.}^{2}F \delta v$ , lat. aevum, ma cfr. pure l'arc. aevitas=aetas. Simile  $\dot{e}$  l'  $\epsilon_{i\zeta} \mu v \eta \mu \dot{e} \sigma u v v \alpha_{i} \dot{\omega} v \omega v$ 179 K, in memoria aeterna, Psalm. CXI, 6

durata senza in, come nell'es. di Vergilio allegato:

Aeternum miseri poena fodientur iniqui, Aeternumque salus iustis concessa manebit.

## E Rutilio Namaziano, similmente omette la preposizione,

Aeternum tibi Rhenus aret, tibi Nilus inundet.

E Dante, Inf., III, 8, ed io eterno duro; cfr. S. Matteo, Ev., XXV, 41, in ignem aeternum, v. 46 in supplicium aeternum, in vitam aeternam; cosi, s. Giov., V, 29, Daniele, XII, 2, come, zić a'vástastv a'áviov, Civ. Catt. 1894, p. 468.

Così è pure usato l'agg. perpetuus, cfr. Sapienza, III, 8, et regnabit Dominus illorum in perpetuum; ivi, III, 7, e s. Matteo, VIII, 43. Il poeta Catullo al fratello morto nella Troade, CI, 10 (cons. K; n. 1607, tóv ast xpövov, in perpetuum):

Atque in perpetuom, frater, ave atque vale.

È indicato il console colla frase μετά την δπατίαν, post consulatum, come nel De Rossi, I. C. V. R., I, n, 1064, cfr. Kaibel, n. 246, e tra le ep. Sir. i numeri 22 e 44 O, 63. 85. 112. 130. 159 K, alcune volte δπατεία accanto ad δπατία.

È adottato l'accusativo pel nominativo al n. 127 K : Ἰουλιανήν; nei tit. 74. 189 e 191 K leggesi l'invocazione ο Θεός, e nel n. 159 la costruzione dorica τῶ δούλω Φασχασίω.

Se perciò le forme idiotiche latine e greche delle iscrizioni Siracusane si allontanano dal linguaggio fiorito e colto, e talora dal pristino significato; quando l'impero del paganesimo non può reggersi, e le immigrazioni in Italia, e le guerre, e l'introduzione dei nuovi vocaboli, ed altri fenomeni politici accelerano la decadenza della lingua nazionale, non si distingue,

The second state of the second se

per allegare un esempio, se anus, annus, annis, annos sia accusativo plurale, nominativo si ngolare, ovvero ablativo plurale. E così trienta accanto a trigta e trianta, cfr. τριάντα, Roller, Les Catacombes, tav. XXII, n. 8; dell'istesso tenore, mieses, mesis, mese accanto menses accus.; gennarius, ianuarius e ievápic; pace, paca, pake, pakai, pacae, pasce; pridiae in De Rossi, I.C.V.R., I, n. 909; parvulus e parbulus, sibi vicino a sebi, De Rossi, ivi, n. 910, con simili idiotismi proprii della decadenza greco latina.





Frticoli, aggettivi e pronomi

XI

Altri idiotismi :

Kaibel, n. 140, πρώτης per μιζς: n. 62, δέχα μιζς per ζνδεχα. Senza alcuna differenza nelle epigrafi pubblicate dal Kaibel ed in quelle scoperte dal d.r Orsi è adottato χριστός, χρεστός, χρηστός, χριστιανός e χρηστιανός. Leggesi πλῖον ἐλατον, plus minus, nel n. 277 K, cf. πλέον, in Erodoto πλεῦν. Grazioso, ma non classico, è l'aggettivo χαλώνυμος, dal bel nome. Dorica è la desinenza in μνησαμένα, n. 180 K.

Molte varianti ha l'agg.  $\alpha'' \mu \in \mu \pi \tau \sigma \varsigma$ , singolarmente nei titoli rinvenuti dal prof. Orsi; così nel n. 61 leggesi per due volte  $\alpha'' \mu \in \nu \pi \tau \varsigma$ , al n. 66  $\alpha'' \mu \in \mu \tau \circ \varsigma$ . Nell'epigrafia è perciò indifferente l'uso della v o della  $\mu$  dinanzi a labiale, e l'adozione della  $\pi$  innanzi al  $\tau$ , in corrispondenza alla pronunzia guasta.

Usato nel N. T. e l'agg. del n. III K, ε'τελεύτησεν Παύλος Έφέσιος: nei titoli mortuarii le indicazioni della patria sono molto rare. Un dorismo abbiamo nel n. 99 O, tãg Eúpag doulag, cf. n. 137 O, (t) $\tilde{\eta}$ g Eúpa(g).

I morti nei nostri epitafii vengono spesso esaltati con aggettivi e avverbii, alcune volte comuni ai cristiani e ai pagani, per significare le virtù della persona defunta, in altri casi di uso esclusivamente cristiano. L'aggiunta dell' ¿yxúµιov in ogni tempo fu ammessa nell'epigrafia, e T. Livio, v. 50, riferisce la consuetudine di tenersi « post mortem solemnis laudatio». Spesso in cambio di aggettivi per la formola encomiastica si adottavano avverbi. Nei nostri titoli e usata la leggenda ζήσας αμέμπτως. ζ. χαλώς, έζησεν αμ. τον βίον, βιώσασα άγνως χαι όσείως χαι αμ., ζ. σεμνῶς e simili altre lodi. L'avverbio σεμνῶς, pudice, e l'agg. σεμνή, che in alcuni titoli mortuari Romani del II sec. e σεμνοráry, castissima, per lo più vien detto di donna, come in qualche iscrizione Siracusana. In titoli Romani incontrasi pure πιστώς, fedelmente, cristianamente. Consimile è il significato di ayvos, che indica la ayveia, ovvero la pudicizia, la verginitá, e la santità in senso lato, cf. n. 112 K, vd. pure la bellissima ep. Catanese edita dal prof. Orsi, Notizie, sett. 1893, arvoraty Nuppo(u)toxog. detto della Vergine.

Notasi ancora  $\mu$   $\zeta_{0}$   $\tau \epsilon \rho \alpha$ , invece di  $\mu \epsilon \zeta_{0} \omega v$ : non è della lingua classica nè  $\mu \epsilon \zeta_{0} \omega v$  nè  $\mu \alpha \rho \sigma \epsilon \rho \alpha$  per significare la maggiore o la minore di età: vd. n. 187 K; e nemmeno i Latini la indicavano con *maior* e *minor*; ma piuttosto, come ha Senofonte ed alscrittori,  $\pi \rho \epsilon \sigma \delta \sigma \epsilon \rho c$ , senior e *iunior*.

Un neologismo latinizzante nel n. 134 K e Ρωμανός, accanto a Ρωμαΐος che trovasi in Plutarco; βωμαιχός, βωμαιστί in lingua Romana, si leggono nel N. T.

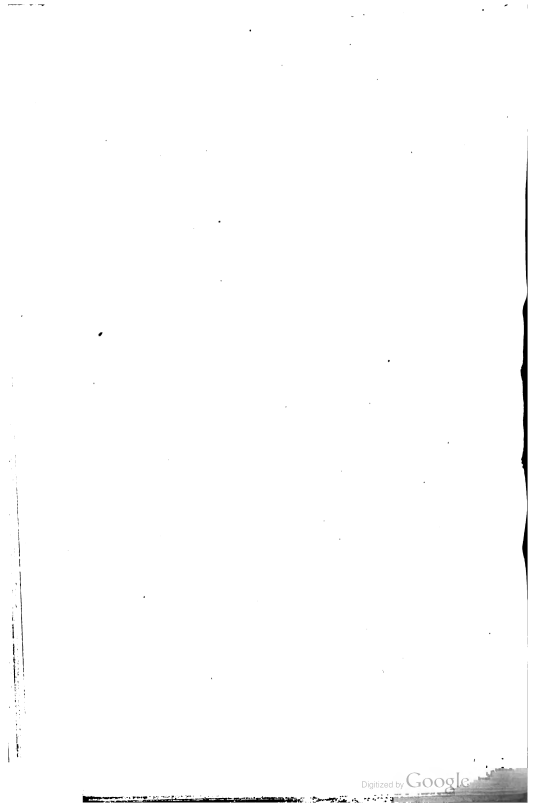
Pronomi numerali errati sono:  $\partial u \bar{\omega} v$  per  $\partial u \bar{\omega} v$ ,  $\dot{\omega} x \tau \phi$  e  $\tau \rho t \dot{\alpha} v \tau \alpha$   $\pi \dot{\sigma} v \tau \varepsilon \alpha' \tau \bar{\omega} v$ , 52 O. Da  $\tau \rho t \dot{\alpha} v \tau \alpha$  ne venne *trienta*, come può leggersi in qualche iscrizione gallica del vII secolo (ed. Le Blant). Il titolo I4I O riferisce  $\eta \rho \omega v \delta \dot{\epsilon} \chi \varepsilon$ ,  $\mu \dot{\epsilon} v \varepsilon \alpha'$ , forme apparentemente idiotiche, come altre fin qui enumerate.

Vicino ad  $\bar{\eta}\mu\epsilon\rho\chi$  non di rado si legge xυριαχή, it giorno del Signore, la Domenica. In due epitafii di Catania si nota la lezione [ $\bar{\eta}\mu\epsilon\rho\chi$ ] Κυρίου n. 556 K,  $\bar{\eta}\mu\epsilon\rho\chi$  χυριαχή n. 557, cioè il dies Dominicus di Tertulliano.

L'iscrizione 525 del medesimo vol. Kaibel ha, come la Sirac. del n. 142 K,  $\eta\mu$ épx <sup>S</sup>H $\lambda$ .00 x0plax $\eta$  (cfr. 165 K), simile all'inglese sunday e al tedesco sontag. Siffatto uso ci richiama l'attenzione alla legislazione mosaica, la quale, in memoria della creazione del mondo, stabiliva per giorno del Signore o della festa settimanale il Sabbato, perché alla fine del sesto giorno, nella creazione, secondo la narrazione del Genesi, Iddio si riposò. Nell'Esodo infatti si legge, xx, 8 : « Memento ut diem Sabbathi sanctifices ». Ma nel N. T., in conseguenza dei fasti gloriosi del Cristianesimo, si muta dai fedeli l'antico ordine. La Chiesa istituisce la Domenica per giorno di festa in memoria della Risurrezione di G. C. e della Pentecoste. Ond' è che il Sabbato, giorno di riposo per gli Ebrei, non coincide con la festa dei Cristiani.

NOTA-Cf. Tibullo, I, 3, 18, « Saturni sacra dies », il Sabbato.--Vd. Civ. Catt., 20 luglio 1889, p. 213, χατά χυριαχήν (ήμέραν τής αναστάσεως τοῦ) Κυρίου, cioè la Domenica, giorno della Risurrezione di G. Cristo.





XII

یہے سرعے سرعے سرعے کے د

# **G**orrispondenza di affetti

Tetro è pei pagani il pensiero della morte, massime se poeti, i quali mostrano di sentirne impressioni orribili. Per essi la morte è obblio, è tenebre, privazione della luce e del piacere. E benche l'uso del sostantivo xoi µησιç sia comune a pagani e cristiani, tuttavia lo spirito della parola non si assimila, presso questi ultimi, al significato che gli davano i pagani, i quali consideravano la morte non già come cessazione dell'esistenza, ne come annientamento dell'essere, ma piuttosto come un sonno dolce e passeggiero alle ombre di Plutone, o, secondo Cn. Nevio, al thesaurus Orchi (Epitafio di N., v. 3), ovvero al perpetuus sopor di Orazio (Carm., I, 25, 4), od al Lethaeus gurges di Catullo (LXV, 5), oppure ad superos deos, o ad inferos (Cic., Laelius, III, 12).

E, in generale, l'epigrafia e la poesia del paganesimo e del cristianesimo mostrano evidentemente qual duro pensiero della morte concepissero i gentili e quale soave patetica rimembranza ne provassero i fedeli.

Digitized by

Ma spesso i simboli e le formole di salutazione e di encomio delle due religioni si trovano in mirabile guisa consociati, tanto nel medesimo senso, che in un significato equivalente. Le espressioni sentimentali ong, vilov ntop, anima dulcis, lux mea, χαιρε, ευψύχει, ευμοίρει, θάρσει, ave, vale, εν εισήνη, in pace, requiescat in pace ed altre siffatte, prese per lo più ad imprestitoto dalla classica epigrafia funeraria, nelle iscrizioni cristiane talvolta adottate nello stesso senso, tal'altra aggiunte a frasi evangeliche e più cordialmente espressive, valgono a significare un saluto, un augurio, una pietosa dimostrazione di affetto, un incoraggiamento, una tenera commozione pel caro defunto, e sono per ciò unico conforto ai sopravvissuti parenti o al visitatore che concepisce pei passati un sentimento di mestizia e di pace. Sicche, pei Cristiani (come osserva Edmond Le Blant nel suo dotto lavoro sulle epigrafi cristiane di Gallia e dell'Africa) « mourir était comme le proclament nos inscriptions, entrer dans la véritable vie, dans la bonheur sans fin ». Da queste considerazioni consegue che se punti di contatto esistono tra gli epitaffi pagani e cristiani, nel resto poi l'impressione che prova ogni lettore è quasi interamente diversa per cagione dell'indole speciale che ha ciascuna delle due religioni. (1).

(1) Fonti utilissime per lo studio delle acclamazioni funerarie e dei varii sentimenti pietosi contenuti nelle iscrizioni cristiane sono, oltre il Martigny, nell'art. Acclamations del Dictionnaire d. Ant. Chrét., e il Le Blant in diverse opere, anche il Dionigi, Dei blandimenti funebri o sia delle acclamazioni sepolcrali cristiane, Padova 1799; Joseph Viteau, Essai sur la syntaxe des voix dans le grec du N. Test., cit., in « Revue d. Philol., d. Litt. etc. », gennaio 1894, Paris; il De Rossi nella Roma Sotterranea, nelle Inscript. Ch. V. R. e nel Bull. d. Arch. Crist.; il p. Raffaele Garrucci nei dotti volumi sulla Storia d. Arte Crist.; il tedesco Franz Xaver Kraus nella Real Encyclopaedie d. Cristl. Alterth. e nella Roma Sott., oltre parecchi archeologi dei sec. XVIII e XIX.

L'uso delle acclamazioni era comune ai fedeli tanto pei vivi che pei morti, e per Dio e i santi. Il Viteau ne raccoglie qualcuna dal Nuovo Testamento, come, p. es., quella di san Paolo, Cor., II, 2, 14: tŵ dù  $\theta$ eŵ xápiç mávtote dpiaµßebovti  $\eta\mu$ ãç èv tŵ Xpiotŵ, Deo autem gratias, qui semper triumphat nos in Christo Iesu. Vi sono rappresentati i fedeli che ringraziano Dio, poiche Egli fa trionfare pei meriti di Gesù: se l'acclamazione non è direttamente volta al soggetto lodato, tuttavia nel  $\vartheta_{\text{piaµBebow}}$  e nell'avverbio mávtote è generosamente espressa l'intenzione encomiastica. Bella è pure la frase del medesimo Apostolo a Timoteo :  $\upsilon_{\mu}$ ãç dè o Kópioç mleovácau, che il Signore vi faccia abbondare.

Or nell'epigrafia lo spirito delle acclamazioni cristiane suol consistere in una certa espansività di affetti, in una speciale manifestazione di gioia, la quale deriva certamente dal considerare la gloria celeste riserbata ai morti in Cristo Redentore. Di tal fatta si rivela, a cagion d'esempio, l'epitaffio n. 442 delle Inscr. Chr. V. R., vol. I, cominciando esso con la leggenda Dulcis et innoces hic dormit Severianus in somnio pacis. E similmente nell'istessa Silloge del comm. G. B. De Rossi di f. m., al n. 402 riportante un'iscrizione del cimitero di Calepodio, l'epigrafista dice al defunto 'Aléξανδρος le fervide parole ζήσαις (cioè ζήσης) petà τῶν α΄γίων. (2)

(2) Confr. ivi, n. 425, celes tia regna. Ma assai eloquente di veraci pensieri evangelici è il tit.288, del IV secolo, spettante ad una Felicitas, quam amicae deflent, solacium que requirunt, dove si nota che le affettuose amiche implosano per la cara defunta il guiderdone della patria celeste, giacché anche vi è poi detto: aeterna (in) requie Felicitas.... manebis (e forse pure pausam habebis). Può annoverarsi tra i più geniali il n. 315: Innocens recessit, innocentium misericors fuit. Quis non doluit (a)etati tuae piasque lacrimas fudit? in te spes futura, expectabatur per te, per te, gloria perennis, Celerine fili. Più delicatezza di affetti si scorge nell'augurio liturgico tramandato dalla Chiesa fino a noi, *requiescat in pace*, ovvero *requiem aeternam dona ei Domine*, vale a dire, dolce riposo eterno, sonno piacevole, diverso dal sonno eterno, terribile, inesorabile, quale è rappresentato su marmi tumulari pagani.

Ma, d'altra parte, se i Cristiani potevano dolersi di perdere la cara persona nel mondo sensibile, si riconfortavano pensando e credendo con schietta rettitudine che, come membri di un sol corpo, si sarebbero di poi riabbracciati in grembo a Dio. La stupenda iscrizione di una gran tavola marmorea, che si conservó dapprima nella Bibl. Vaticana ed ora nel Museo Laterenese, mostra nettamente la distinzione di un sepolcro ben custodito ove dovevano riposare le ossa di un'Acarne, avuto riguardo al risorgimento dei corpi nel giorno del giudizio, e di un paradiso concessogli in seguito a tanti meriti e a lodevoli azioni, De Rossi, *Inscr. Cr. V. R.*, n. 159, del IV secolo:

Pei fedeli l'ultima ora si spogliava d'ogni lugubre pensiero, anzi si apriva la mente a nuove ed incomprensibili visioni beatifiche, e il mondo, luogo d'esilio o viaggio nel seno di Dio, giusta Tertulliano e S. Cipriano, il mondo che doveva lasciare

fdelis quiescis in pace, e sembra che i genitori rivolgano così la patetica espressione al figliuolo. Per altri simili raffronti vd. i miei Studi di Epigrafia Cristiana.

il credente per godere la pace nel Signore, non era più di peso a lui redento del Cielo. Già s. Geronimo afferma, *Epist.* 29: In Christianis mors non est mors, sed dormitio et somnus appellatur, cfr. S. Paolo, Thessal., I, 4, 12. (3)

Nelle acclamazioni i nomi personali sono generalmente usati nel vocativo; la frase encomiastica suol collocarsi verso la fine dell'epitaffio, come un addio, un saluto che il vivo rivolge al caro genitore, alla sorella o alla diletta consorte, dopo averne ricordato gli anni vissuti, la data della morte per calende, idi o none, aggiuntavi qualche altra simile notizia. Acclamatorie sono le perifrasi euloust duzi n. 64 O, duzi zaipet aloutos n. 134 K, ev des Gioge n. 146 K.

La formola più eloquente di acclamazione e di lode al morto è la seguente, variamente espressa:  $\vec{ev} \vec{eipivn}, 67 e 74 O$ , od anche  $\vec{ev} \theta \vec{ev}$  n. 80 O, ovvero  $\vec{ev} \theta \vec{ev}$  (cioè  $\theta \vec{ev0}$ )  $\vec{eipivn};$  in pace Dei, e l'altra ricordata, ancor più bella, del n. 146 K,  $\vec{ev}$  $\theta \vec{ev} \vec{v} \vec{n} \vec{n}_{c}$  (ottativo aoristo  $\vec{v} \vec{n} \vec{oac}, \vec{v} \vec{n} \vec{oac}$ ; oppure ottativo del verbo  $\vec{vo}, \vec{v} \vec{n} \vec{oac}$ , equivalente alle latine vivas in Deo (in titoli del VI sec. vibas in pace. in Deo), quiescas in pace (in un' iscr. narbonese), in paca Dei (De Rossi, I. C. V. R., I, n. 119) ed altre simili.

La voce vivere,  $\zeta \tilde{\eta} v$ , è il contrapposto del sentimento di voluttà che i pagani cercavano nel mondo visibile. Ma i credenti del Nazareno davano al  $\zeta \eta \sigma \eta \varsigma$  epigrafico un senso di una gioia moderata e di una dolce visione di Dio, gioia e visione dello spirito, superiori e incomparabili guiderdoni dei cristiani nell'altra vita; dei cristiani che avevano abbominato quaggiù i baccanali,

(3) Cfr. Cic., De Republ., VI, 14, vestra quae dicitur vita mors est. Giacché pei pagani golosi e libidinosi la vita si faceva consistere nella voluttá, Cicerone istesso fa dire a Catone il vecchio di costoro, De Sen., III, 7: Sine quibus (voluptatibus) vitam nullam putarent.

STRAZZULLA - Studio Critico.



Anima mia, a che tanto disconforto? Forse temi perir tra immensi guai? Tema il volgo: tu sai Dirsi morir, chi fuor del suo Ben giace.

vita (4) nei mirabili versi:

Graditi elogi epigrafici sono: ἄγιος, άγνός, σεμνός, δίκαιος, σώφρων, μαχάριος, παρθένος coniux semper amantissima (Le Blant, Inscript. d. l. Gaule, n. 257), coniugi incomparabili (Marini, Giorn. d. lett. di Pisa, VI, p. 76), θεοφιλέστατος, τέκνω γλυκυτέρω φωτός και ζωῆς (De Rossi, I. C. V. R., I, n. 8, dell'a. 238), τῆ κυρία και ἀειμνηστῷ συμβίω (ivi, n. 30), castissima femina, mirae integr(itatis) et fidei atque c(onstantiae) (ivi, n. 187), venerabili ac rari exempli feminae pudicissime coniugi dulcissime (ivi, n. 194, cf. n. 281 dell'a. 379 ed il titolo metrico n. 339 dell'a. 283, scritto da pp. Damaso: v. Merenda, Opera Dam., carm. 32 e 239).

L'iscrizione n. 179 del Kaibel, augura (5) εἰς μνημόσυνον αἰώviov; il tit. 174 K, εὐχομένην σε Θεὸς στεφ(αν)ώσει, Iddio coroni te snpplichevole; ma più sentimentale e pietosa è l'epigr. n. 189 K, μνήσθητι ὁ Θ(εὸ)ς τῆς δούλης σου Χρύσιδος και ἐὸς αὐτῷ κώραν φωτ(ε):νὴν τόπον ἀναψύξεως εἰς κόλφους ᾿Αβραὰμ Ἱσαὰκ κ(αἰ) Ἰακώβ..., e concedile il celeste soggiorno luogo di ristoro in seno ad Abramo, Isacco e Giacobbe. In fine, tra le iscrizioni pi Siracusa si annovera per veracità di devozione il n. 139 K, εἰς εἶῶνα (cioè αἰῶ-

(4) Cfr. Opere scelte di T. C. per cura di A. D'Ancona, vol. II, p. 126, Torino 1854.

(5) In un'iscriz. cristiana di Catania già citata, è notabile la leggenda είζ εἰρήνην ήχοι, perveniat in pacem, cfr. Orsi, Notizie, 1893, p. 389.

να) μετά τῶν ἀγίων αὐτοῦ τὸ ψυχίν( restrizione di ψυχίδιον diminuti vo di ψυχή) ἐν ὀνόματι Ἰησοῦ Χριστοῦ, goda l'anima tua in cterno coi santi nel nome di G. C. (6)

Le dizioni caratteristiche sono, per ciò, *pace, visione celeste*, il nome dei santi e del Nazareno. Scosso il giogo della materia, abbandonata « la mortal prigione », i « fratres dilecti a Deo», s. Paolo, *Thessal.*, I, I, 4, si inalzano fino a Dio; ed è. in altri termini, la poca stima delle dovizie terrene, « terrena namque substantia supernae felicitati comparata pondus est, non subsidium ; temporalis vita aeternae vitae comparata mors est potius dicenda quam vita, ipse enim quotidianus defectus corruptionis quid est aliud, quam quaedam polixitas mortis ? » s. Gregorio, *In Evang. Hom.* 37.

Da tal concetto si ripete la ragione per cui nelle acclamazioni ottative e deprecative si augura al defunto la οἰχος αίώνιος εν Χριστῷ (Kaibel, n. 1464, di Roma), corrispondente alla domus aeterna, aeternalis dei Latini (Orsi, Notizie, settembre 1893, p. 389), ovvero l'άγιος τόπος Χριστοῦ (paradiso, ovvero sepolcreto). Per ciò anche sono invocati i santi e i martiri chè ven-

(6) Di questa importante epigrafe si è occupato, come sopra notai, il comm. G. B. De Rossi, Bullett. Archeol. Crist., a. 1877, p. 158-9. L'illustre archeologo di f. ricordanza chiude il suo studio su alcuni monumenti sepolerali di Siracusa con le seguenti parole: « Il senso di questa epigrafe è iconograficamente espresso nella lunetta dell'arcosolio di Marcia; e simbolicament e nel parapetto, ove giungono al premio eterno i pisciculi secundum IXOYN nostrum Iesum Christum, come dicono le celebri parole di Tertulliano ». Veggasi per lo stesso arcosolio, il Bull. cit., tav. X-XI, e di questo lavoro cf. le pg. 5-6, nota. – Inoltre, sono illustrate dal De Rossi scene di accoglienze fatte dagli Apostoli e dai martiri e santi dei singoli cimiteri alle anime dei defunti effigiate in piedi e in atto di pregare, Bull. A. Cr., 1864, p. 35; 1866, p. 47-8; 1871, p. 157; 1872, p. 39-40; 1873, p. 75; 1875, p. 18-32; 1877, p. 158.

Digitized by GOOS

gano incontro all'anima, De Rossi, Bull. Arch. Cr., 1875, n. 18. Nei titoli cimiteriali di Siracusa abbiamo già notato  $\mu$ <sup>gata</sup> two x'y'(wv, cfr. E. Le Blant, Inscr. Chr. d. l. Gaule, t. II, p. 87; De Rossi, Roma sotterranea, I, p. 341; ivi, II, p. 304; Orsi, Notizie, 1893, p. 389. In epigrafi cristiano-latine leggesi pure positus ad sanctos, in loco sanctorum, in loco sancto, inter sanctos, cum sanctis, sociatus sanctis, vd. Le Blant, o. c., I, p. 396 seg., 432, 471-3, e altrove cfr. εν x'y'(ω μαρτυρίω.





- 84 --

# XIII **F**amiglie e **S**ervi

(1) Benché semplicissimo e breve soglia essere il contenuto epigrafico, pure talvolta possiamo apprendervi la nomenclatura di afini che fecero la spesa del sepolcro al defunto, ed in certe regioni delle Catacombe può benissimo trovarsi un intero arcosolio od una corsia con qualche iscrizione che indichi la proprietà delle varie tombe spettanti ad una o due famiglie di padroni e servi. Ma finora nessuna di tali indicazioni nelle famose Cripte Siracusane. Soltanto, alcuni titoli composti di due momi dimostrano che due o più parenti sono sepolti accanto e mella medesima corsia. Tale potrà essere stata l' ep. 72 K

(1) BIBLIOGRAFIA— La questione tanto agitata del diverso trattamento fatto agli schiavi ed ai servi dai pagani e dai cristiani può vedersi nel Walton, Histoire de l'Esclavage dans l'antiquité, nel Saint Paul, Sur la costitution de l'Esclavage en Occident pendant les derniers siècles de l'ère payenne, nel Therou, Le Christianisme et l'Esclavage, nel Moehler, De l'abolition de l'Esclava

(28 - 29, Orsi),

#### ΑΛΕΞΑΝΔΡΟΣ ΑΘΑΝΑΣΙΟΥ .

e l'altra che porta il n. 22 O, scoperta dal dott. Orsi due anni fa, nelle Catacombe di S. Giovanni. Essa é importante perchè riporta due date consolari ed una piuttosto lunga dicitura. Vi è ricordata la madre Dionisia e una sua figliuola, il cui nome è abraso in principio. Ho congetturato per quest'ultima il supplemento ('Podó)  $\pi\eta\iota\alpha$  (?)

È ricordata la madre Valeria ed il figlio l'erigene nel n. 54 O. Rilevasi dalla seconda proposizione che Perigene sia morto probabilmente prima della madre, χοιμησις Περιγένη(ς), χαὶ Βαλερε.ας τῆς μάμης αὐτοῦ ἀγορασεία τοῦ τόπου ἡμαίταρα.

Il sepolero di un' intera famigliuola è indicato nel n. 53 O, che volto in latino, Victoria et Pascasis et puer ipsorum hic iacent.

Nella graziosa ep. 139 K si rammenta un fanciullino di tre an-

ge par le Christianisme, ed in altri. Più ristrettamente al campe archeologico - cristiano possono consultarsi, tra i vecchi antiquari, il Bosio, Roma Sott., R. 1632 in f., ed il Fleury, Moeurs des Chr., Lille 1821 . Tra i moderni, poi, il De Rossi, R. S., nelle I. C. V. R. e nel Bull. A. C.; il Martigny, Dictionnaire s. v. ,ult. ed. Paris 1892; Mamachi, Costumi d. primitivi Crist., Firenze 1853; R. Garrucci, Storia dell' Arte Cristiana, o. c., Prato 1873 - 81; F. X. Kraus, R. S., e Real Encycl., o. c., Freiburg 1886, II, p. 759 sgg., art. Sklaverei; Aubė, Les Chr. dans l' Emp. Rom., Paris 1881; Salmon, Hist. d. l' Art Chr., Paris - Lille, 1891; E. Le Blant, o. c.; e, per la Sicilia, l'opera notissima di Mgr Lancia di Brolo, Arcivescovo di Monreale, Storia della Chiesa in Sicilia nei primi dieci secoli del Cristianesimo, Palermo, Lao, 1880, 2 voll.; ed altri ancora. Pei nomi di servi e serve sono importanti i lavori di collezione dati dal Gori e dal Bianchini.

ni, dieci mesi e cinque giorni, ονόματι Κυριαχός, della cui animella i genitori, proprietarii del loculetto, affermano che gode *in aeternum*, insieme a' santi, *in nomine Iesu Christi*. Dopo Ciriaco venne sepolta accanto a lui la sorellina Ciriaca, ή χαλώνυμος, di anni tre. É una bellissima epigrafe, contenente, nella sua massima semplicità e nel candore che ispira, i misteri della fede.

Nel n. 30 O, Valentino vuol essere ricordato come padre di dieci figli, ma non vi é detto se essi sopravvissero a lui, nè se parte gli furono sepolti accanto.

Un ragguardevole pezzo è l'iscrizione lat. 37 O, col nome di *Albina* sepolta accanto al marito che mori prima di lei. È pure ricordata la moglie con la voce  $\sigma \delta \zeta \omega \gamma \sigma \varsigma$ , *coniux*, nel tit. 104 K, cfr.  $\sigma \delta \gamma \beta \omega \varsigma$ , 116-117 K.

In una tomba che è α'γορασία Βιταλίου, dormono le ossa di Κυριαχή ή χαλής μγήμης, che potrà essere stata consorte del proprietario. Cfr. pure i tit. 79, 89, 153, 156, 162-4, 190 e 194.

Una famigliuola, composta degli sposi Timoteo e Irene insieme con la  $\pi_{20}\eta_{\tau}\tau_{1}$  Cresconia è mentovata nel num. 177 K. E finalmente i nomi di due sorelle vergini si traggono dal tit. 187 K (cfr. n. 77,  $\pi\alpha\rho_{\theta}\epsilon_{VO\varsigma}$ ) : Fotina, ottantenne , maggiore di Filomena ; vd. pure i nn. 19 O e 124 K, 100 e 130 O, riferibili a famiglie.

L'epigrafia cristiana mostra la concordia delle famiglie credenti.

Sentimenti delicati ed affettuosi, lampi di fede, espressioni fervorose legano i morti coi sopravvissuti che li rivedranno nel grembo di Gesù.

Fu anche per ciò la risorsa dello schiavo, il quale se prima fu « potius nullus quam vilis », per sentenza di Tacito, dappoi, esercitandosi dai cristiani la carità verso il prossimo, quella carità che fa vedere negli uomini i propri simili, avendo pur essi diritto allla sussistenza ed al Cielo; dappoi, dico, invece di sta-

Digitized by GOOg

re come portieri legati, non diversamente che i cani, venivane trattati dai fedeli non già come inferiori, ma come eguali ed eran servi a mercede. San Cipriano, *Epist.* LXI, narra che cristiani del suo tempo, avendo saputo della tratta di alcuni fedeli per violenza di barbari, si riunirono per riscattarli. Né questa carità sviscerata era ristretta alla tribú, come solevano gli Ebrei, e nemmeno si teneva conto del grado o del merito personale; si considerava più tosto l'eguaglianza della natura umana che non distingue uomo da donna, ne schiavo da libero. Dilucidando l'Evangelo (Matt., XXIII, 8), scrive Lattanzio, *Inst. div.*, X, 14, 15: « Nec alia caussa est cur in nobis invicem *fratrum* 

Il padre della grande famiglia umana è Dio, e il titolo di fraternità si contrae col battesimo, ε'πι τοῖς λεγομένοις κ'∂ελφοῖς, (2) a cui partecipando tutti i fedeli vengono tra loro congiunti con

nomen impertiamus, nisi quia pares esse credimus ».

(2) Cf. la perifrasi epigrafica riferibile a battezzati, « in se gratiam Dei percipientes », vd. Civ. Catt., 1891, p. 723-4. La voce ἄγιοι per χριστιανοί nelle iscrizioni é d'uso non raro. Si distinguevano i Cristiani per la contesseratio hospitalitatis, ricordata da Tertulliano, De praescript. XX, mercé la quale erano ammessi all' Eucaristia, v. Civ. Catt., 1890, p. 218-221; ma cf. un distico tolto dall' epigramma di Pettorio scoperto in Autun:

> Σωτῆρος δ' άγίων μελιηδεα λάμβανε β(ρῶσιν) ἔστιε π(ε)ινάων, Ἰ χ θ ὑ ν ἔχων παλάμαις.

Salvatoris sanctorum suavem cibum accipe, Habens manibus IX200 manduca esuriens.

Ma vd. anche Prudenzio, Cathemerinon, IX, 61-63:

Tu cibus, panisque noster, tu perennis sua vitas, Nescit esurire in aevum qui tuam sumit dapem, Nec lacunam ventris implet, sed fovet vitalia.

legami di amore. L'Apostolo ciò conferma, *Rom.*, XII, 5, asserendo: « Multi unum corpus sumus in Christo». E più ampiamente scrivendo ai Corinzii intorno al sacramento dell'Eucaristia, I, 10, 17: « Unus panis et unum corpus multi sumus, omnis qui de uno pane et de uno calice participamus ».

Se non che, deve pur notarsi che venivano esclusi dalla mensa del Signore, e però anche dal consorzio degli altri cristiani, quei tali, tra' battezzati, che fossero dediti al giuoco della *tabula lusoria* e che indegnamente portavano il nome di XPIGTIAVOI. (3)

I principii di fratellanza civile propugnati dal Cristianesimo trovano il loro riscontro in alcuni titoli cemeteriali delle Catacombe Siracusane.

I nomi Afro, Syra δούλα (99 O, cf. 137), Σέραχουσα e Συραχόσιος, altrove menzionati, sarebbero pertinenti a schiavi che dai cristiani furono riscattati. Epperò gli schiavi, di razza diversa da quella dei pagani, si chiamavano non di rado dal nome della contrada nativa. Cosl, Afra perchè derivata dall'Africa, Graia dalla Grecia, Sira perchè venuta dalla Siria in Roma. Il comm. G. B. De Rossi, B. A. C., 1876, p. 77 (cf. Bruzza, *Iscriz. Vercellesi*, p. 383 4) nota che da Surus furon derivati i cognomi Surianus e Surianillus, usitati per servi, liberti e negozianti oriundi della Siria. Oltre a ciò, il n. 99 O attesta che la  $\Sigma_{JCR}$  è doula. (4) aggettivo questo che da Omero singolarmente

(3) Vd. Civ. Catt, 18 luglio 1891, p. 220: leggasi pure quivi il dotto articolo (p. 218-221) Antica tessera cristiana battesimale ed eucaristica.

(4) Coufr. Civ. Catt., 21 nov. 1891, p. 464.—Il nome SVRVS o Sirvs, come Geta e Persa, dal luogo d'origine, é imposto allo schiavo per distinguersi dagli altri. Talvolta s'imponevano a tale gente nomi celebri, p. es. Mithridates, Annibal, Cicero, e simili.

 $^{12}$ 

è usato nel senso di *schiava*, anzi che di serva come presso i Cristiani.

Nell' ep. 172 K è indicata la compra di un sepolero fatta da Nicone e Abbondanza, consorti, s'ni' μνησθησομένου Συραχοσίου. Posso anzi allegare, sull'autorità del Boldetti (Osservazioni sui cimiteri, p. 385) e del De Rossi (B. A. C., 1874, p. 58-59), che mentre le epigrafi quasi mai ricordano la condizione servile, in un'importante iscrizione di fanciulla è ricordato che i genitori per carità nel funere di lei manomettevano sette. liberavano cioè sette schiavi. Che se gli antichi Romani usavano bollare a fuoco la fronte del servo fuggiasco; i Cristiani invece vollero dappoi improntare sul collare di essi il monogramma di Cristo, accompagnato dalle lettere A. Q. Ma questi esempi, osserva il De Rossi, sembravano strani, perché era costante e studiato il silenzio di servi e serve nell'epigrafia cristiana dei primi secoli. La ragione, poi, per cui i Cristiani rispettavano il viso dei servi, è perchè questo è fatto ad similitudinem coelestis pulchritudinis.

Certo in Atene e in Roma era ignoto il nome di carità. Cicerone (*Epist. ad Fam.*, l. VII, ep. 1) ha questa sentenza: «*Magnifice, nemo negat, sed quae potest esse homini polito delectatio, quam aut homo imbecillus a valentissima bestia laniatur, aut praeclara bestia vernaculo transverberatur*? » Quando carità si predicò nella società novella, grandi stenti dovettero incorrere i cristiani, giacchè è oramai noto universalmente quante batti ture e flagelli ed eculei ed altre specie di simili tormenti si adoperavano, massimamente sotto Diocleziano e Massimiano imperatori, che, chiamati divini, volevano la condizione di quelli fosse durissima e in ogni verso ostacolata. Dagli atti dei martiri, poi, consta che mai i cristiani, soggetti pure alla pena capitale, diedero in lamento alcuno.

Ma, oltre che dalla letteratura epigrafica, sappiamo anche sulla testimonianza di San Paolo, di Minucio Felice, di S. Gi-

rolamo e Tertulliano (5) qual grande favore e protezione fosse arrecato dal Cristianesimo e dai credenti agli schiavi pagani, i quali a grandi torme, fin dai primitivi anni dell'êra, volgare vennero affrancati e messi in condizioni assai migliori.

L'epigrafia Sicula non manca di tali esempi; e nel participio passivo aoristo uvnodnoouevos, aggiunto al servo Siracusio, si sperimenta un affettuoso ricordo che i padroni Nicone e Abbondanza volessero conservare pel loro famulo. Ciò, senza dubbio, è conforme la nobile e generosa dottrina cristiana dell'Apostolo: « Ubi venit fides, iam non sumus sub paedagogo ». Col Cristianesimo si distrugge il despotismo, rialzasi la classe degli schiavi, e il paedagogus, corrispondente qui al degnóting o signore assoluto dei Greci, non ha più diritto sulla persona del servo, che Cristo ha redento, pel principio di giustizia che mosse Dio a trattar tutti gli uomini egualmente. Ma ancora il testo biblico continua con maggiore evidenza : Omnes enim filii Dei estis per fidem, quae est in Christo Iesu. Quicunque enim in Christo baptizati estis, Christum induistis. Non est Iudaeus, neque Graecus: non est servus, neque liber; non est masculus, neque foemina. Omnes enim vos unum estis in Christo Iesu ». Diflusa tra le genti la fede cristiana, non v'ha dunque neque servus, neque liber; neque masculus, neque foemina. L'uso, poi, di nomi personali tolti dalle contrade donde i servi erano oriundi, é anche oggidi tenuto dalla Chiesa, che battezza, in modo analogo, i corpi di martiri sconosciuti con nomi arbitrari di santi. I padroni cristiani, conformandosi a siffatti ammaestramenti Apostolici, ne eseguivano le opere, e armonicamente li applicavano, conforme il versicolo (S. Paolo, ad Gal., III, 12; cfr. Levit., 18, 5): « Lex autem non est ex fide, sed qui fecerit ea, vivet in illis.»

(5) Vd. Martigny, op. cit., pg. 512; S. Paolo, ad Gal., III, 25 - 28 ed altrove; Min. Fel., Octavius, VIII; S. Geron., In Ep. ad Galat., v; Tertull., Apol., III. I servi poi, non eccedendo i limiti della convenienza, avevano per diritto di essere trattati umanamente dai loro signori, e simultaneamente il debito di rispettarli e ubbidirli, giusta il prototipo della perfezione cristiana, il quale, sebbene figliuolo di Dio, « *erat subditus illis* », cioè ai genitori.

In questa operosa carità consisteva la felicità della famiglia cristiana, la quale osservante gelosa dei sublimi insegnamenti evangelici, massime nei primi secoli della Chiesa, imitava la sacra famiglia costituita da Gesù, che ai Cristiani era tipo di sommessione, e dai consorti Giuseppe e Maria, che col Figlio erano docili e affettuosi. In Cristo i fedeli scorgono il figlio e il servo; nei suoi genitori i padri e le madri di famiglia, oltre che i padroni.

Or la carità, nell'applicazione veramente dignitosa dai credenti fatta in opere benefiche e consolatrici, trova pure il suo esempio umanitario nella istituzione di *xenodochia*, *nosocomia*, *ptochia*, *ptochotrophia*. Pellegrini, poveri, ammalati erano ammessi in istituti e ricoveri comuni, costruiti per lo più accanto alle chiese, sempre monasteri, dai quali agevolmente ve niva il soccorso spirituale e corporale insieme. Di questo argomento già scrissero il Cavedoni (*Mem. di Modena*, ser. 2, t. VII, p. 155 segg.), il De Rossi (*Bullett. di Archeol. crist.*, a. 1866, p. 50. 1878, p. 29; *Roma sotterranea*, t. II. p. 532-3, id. *Bull.*, 1878, p. 88 ed altrove), Heron de Villefosse (in « Revue arch. » luglio del 1878, pag. 38) ed altri; con altezza ed er udizione solitamente magistrale.



300gle.

Digitized by

ΧιV

\_\_\_\_\_

📱 segni simbolici

I cristiani non credevano profanare la religione ove nei loro riti usassero simboli e rappresentazioni pagane. La palma, il ramo d'ulivo e la corona, simboli di vittoria; la mano, simbolo di potenza; il piede, simbolo di possesso; i banchetti (Kraus, *Roma Sotterranea*, p. 264), la fenice (Martigny, op. c., p. 240 sgg.), il delfino con l'ancora, e simili altri segni appropriatisi da' credenti, non erano per essi cagione di scrupolo.

Lo stesso nimbo, onde i credenti rappresentano cinto il capo di Dio, degli angeli e de' santi, è tolto dal rito pagano, dapoichè nelle pitture con esso si cingeva il capo dei numi e degli imperatori creduti divini; e pare, nota Amedeo Crivellucci, non per effetto di irriflessiva imitazione, ma di consapevole contrapposizione.

In pochissime iscrizioni di Siracusa si trova inserita una palmetta, simboleggiante la vittoria che le anime dei defunti cri-

Digitized by GOO

stiani riportavano sul mondo per aversene imcomparabile guiderdone insieme ai santi: ma può anche accettarsi l'opinione che queste avessero scopo decorativo o che pure facessero da interpunzioni.

In poche altre havvi una fogliolina che i marmorai solevano aggiungere nelle memorie epigrafiche, anch'essa o per ornato o per interpunzione (1).

S'incontra pure una diversità ragguardevole di monogrammi cristiani, che meritarono di essere studiati con diligenza da stori ci e da archeologi. Nè può in questo lavoro tacersi quanto al l'uopo à scritto, due anni addietro, il Crivellucci, poc'anzi ricordato, sull'origine e lo sviluppo del monogramma e del labaro, e poco prima il comm. G. B. de Rossi, padre dell' archeologia cristiana (2).

Dall'opera "De mortibus persecutorum " (ed. Dübner), scritta poco dopo il 314, attribuita falsamente a Lattanzio, si raccoglie (§46) che Mazenzio portò le armi contro Costantino per vendicare la morte di suo padre Massimiano: «Commonitus est inquiete Constantinus ut coeleste signum Dei notaret in scutis, atque ita proelium committeret. Fecit ut ius est, et transversa X littera, summo capite circumflexo, Christum in scutis notat ».

Ma Eusebio, *Hist. Eccl.*, IX, 9, invece narra che Costantino mosso a compassione della tirannide che i Romani soffrirono sotto Massenzio, invocato l'aiuto di Dio, θεὸν τὸν ου'ράνιον, τὸν τε τούτου λόγον, αυ'τὸν δὴ τὸν πάντων σωτῆρα Ἰησοῦν Χριστὸν σύμμαχον δι' ευ'χῶν ε'πικαλεσάμενος, mosse con tutto l'esercito a liberarli.

(1) Cons. L. A. Muratori, Antichità Ital., Milano 1837, t. v, p.6.

(2) Vd. Studi Storici, Pisa 1893. II, fasc. I, p. 88-104, e fasc.
II, p. 222-266; De Rossi, Croce monogrammatica greco-latina in
Bull. A. C. >, a. 1886, p. 154 sgg.; E. Bratke, Das monogramm Christ auf dem Labarum Constantins des Grossen, estratto dalla Festschrift zur Feier d. 25 jähr. Gymnasialjubiläum, Janer 1891, pp. 73-91, ed altri.

Pel Crivellucci, che con molta erudizione e con fine critica svolge l'importante argomento, presso i cristiani prima del 313 non si troverebbe in uso nè la croce equilatera, nè la decussata, nè la *crux immissa*, che per Eusebio è l'anima del labaro, nè alcun emblema che anche Iontanamente abbia rapporto col labaro stesso. Col critico italiano concorda il francese Martigny, il quale attesta che la croce cominciò a divenire segno abituale pei cristiani nel quinto secolo (3).

Ma poichè nei monogrammi di Cristo che adornano i titoli cemeteriali di Siracusa si trovano croci in queste tre maniere, facciamone la differenza e riconduciamo il senso dell'uso alla sacra Scrittura e ai Padri della Chiesa.

La croce *decussata* aveva la forma della X, e volgarmente si chiama anche *croce di S. Andrea*, perchè, secondo la tradizione, quel santo apostolo vi sarebbe stato martirizzato.

La croce *immissa* è la volgare  $\frac{1}{1}$ , la sola prevalsa infino a noi. Sulla fede de' ss. Ireneo ed Agostino, il Nazareno morì, come riferisce Nonno,  $\alpha_{\varsigma}^{2} \delta \delta \rho v$  τετραπλευρόν. Ma una tradizione notevole narra che la croce del Salvatore sia stata della forma di T, s. Paolo Nolano, Epist., XXIV, 23.

Una terza forma di croce, la *commissa* o *patibulata* (equilatera), è vaticinata in Ezechiello, IX, 4, il quale, prima ancora che Cristo soffrisse per amore dell'umanità, così scriveva:...

(3) Cf. pure De Rossi, B. A. C., a. 1877, p. 94: « I segni grafici della fede cristiana qui sono il monogramma decussato ; la croce monogrammatica ( o monogr. crociforme) ; cotesta medes ima crose della forma ornamentale divenuta frequente circa il secolo quinto è accompagnata dalle lettere A.  $\omega$ .... Ciò è valido indizio del periodo di tempo, che possiamo chiamare il primo secolo della pace.» Vd. pure E. Le Blant, L'épigraphie chrét. en Gaule etc. (Età dei segni e de' simboli), p. 22. Una formola particolare a' titoli cristiani di Catania e Siracusa è : C mon. decuss.  $\omega$ , cioè [Xριστός Σωτήρ, De Rossi, Bull. A. C., 1872, p. 83. et signa thau  $(\intercal)$  super frontes virorum gementium et dolentium super cunctis abominationibus quae fiunt in medio eius: cf. Esodo, XII, 7; Apocalipsi, VII, 3. E san Zenone, vescovo di Verona dal 362, ci narra come si usasse allora la croce in forma di  $\intercal$ : "in modum  $\intercal$  litterae prominens lignum ".

In titoli monumentali cristiani occorre pure di leggere T. X. I. H., o meglio, la croce equilatera e la croce di s. Andrea, seguite dalle iniziali del nome del Crocifisso 'Inooúc; e talvolta, come nella pittura di Marcia, il pesce (4),  $i_X \vartheta_{i}c_{i}$ , che s'interpreta, com'è già noto, 'Inooúc Xpioroc (5)  $\theta = 0$  utoc outop. Or nelle tombe cristiane la croce è attributo di martiri, e non già per significare che essi fossero morti crocifissi, ma solo perchè si volesse indicare che eglino soffrirono per amore della croce e del Crocifisso, centro della redenzione umana. Questa notizia ci è confermata da un poeta latino del principio del V secolo, S. Paolino di

(4) Il pesce si adoperò come tessera dei battezzati che andavano a comunicarsi, anche perché nel Vangelo si narra varie volte il miracolo della moltiplicazione dei pani e dei pesci. Il Riese, nella sua "Anth. lat., tante volte citata, riferisce un carme dal titolo "Miracula Christi, § 879, ove dei pani e de' pesci moltiplicati così è detto

(v. 7-8) "Quinque explent panes, pisces duo, millia quinque, Et Deus ex parvo plus superesse iubet ".

Nella conferenza di Archeologia Cristiana tenutasi a Roma nel marzo 1894 Mgr Wilpert presentò la fotografia di alcuni affreschi del III secolo, recentemente da lui scoperti nella Cappella greca del cimitero di Priscilla. Nel mezzo rappresentano, come altre pitture della stessa cappella, la mensa eucaristica, il cui cibo, consistente in pane e pesce, è spezzato (fractio panis) da un commensale: particolarità importantissima nell'arte cristiana.

(5) G. Cristo nelle iscrizioni Stracusane é nominato al n. 139 Κ Υποσῦς Χριστός, 148 Χριστός, 151 Θεός κὲ Χριστός. Una viva pit-

Digitized by Google

Bordeaux, vescovo di Nola, che scrive, bene a proposito, come a lui, pietosissimo, si acconveniva (*Epist XXXII*, ad Sever., 7):

> Si ubi crux, et martyr: qua martyr, ibi et crux, Martyrii sanctis, quae pia caussa fuit.

E che non sia stato tralasciato l'uso d'inserire il segno della croce (signa crucis) accanto ai sepolcri, ci viene attestato pure da un altro insigne poeta di quei medesimi tempi (Prudenzio, Peristeph. hymnus X, 326):

Non destiterunt pingere formam crucis.

Ma ciò che nel monogramma di Cristo attira più la nostra attenzione è l'aggiunta dell'A e dell'2. Nell'Apocalipsi il vate divino ci dà l'ingegnosa e filosofica spiegazione (IV, 1, 8: cfr. ivi), II, 8; XXI, 6; XXII, 13; Isaia III, 41, 4;-44, 6;-48, 12 e altrove): « Ego sum alpha et omega, principium et finis, dicit Dominus Deus, qui est, et qui erat, qui venturus est omnipotens».

Le due iniziali A. Q. accanto al monogramma di Cristo, essendo la prima e l'ultima lettera dell'alfabeto greco, significano, anzi simboleggiano la divinità di Gesù Cristo che è principio e fine d'ogni cosa, che ha tutto presente ed è perciò

O pater omnipotens, celsi dominator Olympi, O terrae pelagique sator, qui sedibus olim Missus ab aethereis, humano corpore nasci Non indignatus etc. etc. - .

STRAZZULLA - Studio Critico.



tura delle sue geste divine ci è data, tra gli altri, dal poeta Euclerio, "Ant. Lat.", o. c., § 789, v. I-4 sgg. :

eterno, giusta la sublime sentenza dello stesso S. Giovanni là ove parla del Verbo Dio fatto Uomo: " In principio erat Verbum et Verbum erat apud Deum ".

Prudenzio, che raggruppa in pochi versi l'immensa dottrina dei Padri, così ripete nel senso del cantore biblico (Cathemer., IX, 10-12):

> Corde natus ex Parentis, ante mundi exordium, Alpha et  $\Omega$  cognominatus, ipse fons et clausola Omnium quae sunt, fuerunt, quaeque post futura sunt.(6)

Fra gli scrittori apologetici Clemente Alessandrino (Paedag. I, 6) nell'istesso tenore scrive: Iure iustis lac Dominus pollicetur ut aperte Verbum esse utrumque ostendatur,  $A \ et \ Q$ , principium et finem. Tertulliano ripete press'a poco, ma più largamente, lo stesso concetto (De palyg. c.5): Duas Graeciae literas summam sibi induit Dominus, initii et finis concurrentium in se figuras; uti quem ad modum  $A \ et \ Q$  usque volvitur, et rursus  $Q \ ad \ A \ replicatur, ut ostenderet in se esse et initii decursum ad$ finem, et finis recursum ad initium: ut omnis dispositio in eumdesinens, per quem capta est per sermonem scilicet Dei, qui carofactus est, proinde desinat quemadmodum et coepit.

Questo sublime pensiero, ripetuto o copiato o ampliato da S. Isidoro, da S. Epifanio e da Origene, è veramente notabile per l'applicazione simbolica che i cristiani ne fecero. Così venne fatto un passaggio dalla parola al senso: (7) nobilissisimo emblema che spesso venne adoperato per distinguere il sepolcro cristiano da ogni altro ipogeo pagano.

(6) Cf. Omero, *Il.*, I, 70 :

\*Ος ήδη τα τ' ε'όντα, τα τ' ε'σσόμενα, προ τ' ε'όντα.

(7) Cf. pure Clem. Aless., Strom., VI, 11; S. Giustino, Apolog., c. 35; Tertulliano, Apol., c. 16; Minucio Fel., Octavius, c. 29, ed altri.

## XV

### SIRACVS A SOTTERRANEA

A storia dei primitivi Cristiani si è criticamente chiarita nei suoi punti oscuri o dubbi pei molti sussidii che riceve quotidianamente dall'epigrafia, nella quale si rivelano le credenze, i sentimenti, i riti funebri, il ricordo di persone illustri, le loro virtù, la lingua e lo stile di quei diversi secoli, la povertà evangelica, le diverse vicissitudini della famosa casta e simili altre notizie di antichità cristiane.

L'esposizione analitica degli epitaffi Siracusani ci conduce ad un campo glorioso nella storia della metropoli Sicula, le cui magnifiche Catacombe sono più celebri che scientificamente note e criticamente descritte, De Rossi, Bull., A. C., a. 1872, p. 81. Ne l'origine loro, ne la storia dei monumenti di tempo in tempo scopertisi poterono essere illustrati, come in diverse occasioni ebbe osservato il padre dell'Archeologia Cristiana, ivi, a. 1877, p. 150; cf. F. S. Cavallari e A. Holm, Topogr. Arch. di Sir., op. cit., pg. 43.



Gradirei moltissimo se, dopo questo lavoro esclusivamente illustrativo dei titoli epigrafici, qualche dotto indigeno attendesse al resto di tanta impresa; poiche la Sicilia ha Catacombe in molte contrade ed il suo martirologio è così importante nella storia ecclesiastica, che si può asserire di gareggiare tante volte con la Roma sotterranea, se non per quantità e magnificenza, certo per la somiglianza che gli ipogei Siciliani ànno con quelli, e per una pleiade di martiri, i supplizi dei quali sono spesso poco noti.

Abbiamo anche catacombe in Canicattini, in Acrae, in Pantafica presso Sortin'o, in Camerina, presso Noto e nelle vicinanze di Augusta; e, uscendo dalla provincia, in Palermo, in Girgenti, a Catania ed altrove (1).

Ma, per fermarci in Siracusa, la cui epigrafia cemeteriale è stata speciale argomento di questo lavoro, v'ha in essa, conosciute da tempo, più di sette necropoli, delle quali quella di s. Giovanni e s. Marziano, l'altra della Vigna Cassia o di s. Maria di Gesù o del convento degli Osservanti, di S. Giuliano, De Boni, del Bagno di Venere o Spagna, De Boni scoperta nel 1889, e qualche altra.

Riassumendo pertanto le sparse fila di questo studio, mi vien fatto di notare che il numero delle memorie sepolcrali cristiane di Siracusa, relativamente a ciò che siamo sicuri potersi scoprire nell'interno delle Catacombe e in altri ipogei cristiani per

(1) Per Siracusa, cf. Orsi, Notizie d. Scavi, cit., luglio 1893, p. 273 sgg.; Cavallari e Holm, op. cit., p. 35 nota, ed altrove. Vi ha scoperte 12 piccole Catacombe l'Orsi col Führer (a. 1895), e 3 il Führer solo; altre 4 catacombe in Priolo; una nella valle del Molinello presso Augusta; una vicino Melilli; 4 presso Noto (3 Maccari e una Pianazzo), ed altre sconosciute. L'iscrizione greca di un Benustione, scoperta nel predio Pàpara del sig. D. Omodei (vicino Augusta), mi sembra indizio di qualche sede cristiana pure in quel luogo; vd. p. 38.

al presente a noi sconosciuti, è assai ristretto. Anzi, può benissimo affermarsi che, nello stato d'oggi, siamo quasi alla metà dell'opera, perche pochissimi mezzi, e non sempre, vennero apprestati agli archelogi ed agli epigrafisti dei tempi andati. Se non che, facendo un poco alla volta di simili esplorazioni, potrà arricchirsi il nostro Museo di altri titoli monumentali cristiani; oltre, poi, molto agevolmente, o noi in avvenire, o i posteri potranno con severa assiduità e con maggior copia di materiali ricostruire la storia, per ora incerta e confusa, di tanti martiri Siracusani e di nobili famiglie cristiane dei primi secoli, che molto probabilmente ebbero sepolcri e sepolcreti nei più interni recessi delle Catacombe. Di più, con maggiore certezza storica potrà ricomporsi la cronologia delle serie e delle famiglie che compariscono sui titoli monumentali. Ed è veramente a sperarlo, poco sapendosi in Archeologia di tanti martiri di Siracusa, ricordati negli Acta Sanctorum; mentre, qualora mezzi più generosi fossero impiegati per nuove ricerche epigrafiche e tumulari, tanti insaputi avvenimenti dell'antichissima metropoli Siciliana verrebbero in luce, e in guisa da poterne cavare mirabile accordo tra gli atti dei martiri e i monumenti stessi, come per la Roma sotterranea ha fatto diligentemenre il De Rossi delle tombe di Priscilla, di Domitilla, Callisto, Agnese ed altre ancora insigni.

Onde, seguitando nell'indagine di nuovi documenti positivi, anche i nomi che in diversi epitaffi vengono elogiati con semplicità ed affetto cristiano, acquisterebbero un valore storico, e la Archeologia, scienza positiva e concreta, mirante all'indagine di punti più oscuri nel campo della civiltà passata, somministrerebbe alla storia dei Cristiani antichi di Siracusa quei materiali notevolissimi e sicuri che per ora non abbiamo, o intorno ai guali siamo dubbiosi.

Una seconda cagione di deficienza epigrafica, e veramente deplorevole, si ha nell'invasione dei barbari Saraceni, che, ve-

nuti solo per distruggere nelle nostre Catacombe (a. 878) usavano delle armi da guerra e del piccone per atterrare monumenti ragguardevoli, per distruggere affreschi e per scrostare la calce là ove titoli sepolcrali importanti erano collocati, intendendo con ciò di scoprir terori, dove appunto poveri cristiani, che avevano rinunziato al lusso, erano sepolti, i quali o furono sempre tali in vita, o si contentarono di venir tumolati in umili urne.

Ciò non ostante, il vivo desiderio di conoscere quel che furono e fecero i nostri padri, ci induce, pur tra siffatti guasti, a girare ed a studiare le catacombe e le corsie, e gli arcosolii, e le rotonde, e l'epigrafia cimiteriale, perche nutriamo speranza di potervi scoprire tesori di scienza intorno alla vita cristiana dei primi secoli, singolarmente circa lo spirito di quei fedeli che dovevano pure avere, ciò che non sappiamo, abitudini proprie e relativamente caratteristiche per talune regioni.

Le iscrizioni cemeteriali infatti hanno pur esse in certo grado quella bella qualità, che hauno in grado altissimo i primitivi defunti cristiani, di rendersi care alla nostra memoria e di destarci mesti pensieri ed evangeliche ispirazioni. Tenendo dietro alle scoperte finora fatte negli ipogei cristiani di s. Giovanni, di S. Lucia, di s. Maria di Gesù e di talune altre piccole Catacombe trovate in questo e nello scorso anno, il campo delle nostre ricerche, dal quarto al sesto secolo, diventa più vasto. Ed è per consequenza, il materiale tanto maggiore in relazione a quello dei secoli precedenti, in quanto che nei primi tempi della Chiesa non potevano i fedeli prestare ai morti quel culto che loro si addiceva, e nè anche avevano l'agio o il tempo di preparare mausolei, marmi puliti, tombe preziose ed iscrizioni forbite. Due ragioni vi si rinvengono, e sono: la mancanza di mezzi, stante la rinunzia ad ogni ricchezza (2), ove ne aves-

(2) La vita non essendo per essi in questo mondo, che è luogo di passaggio, può applicarsi convenientemente a loro la sentenza di Ennio riferita da Cicerone, *Laelius*, VI, 22, vita non vitalis,  $\sharp i \circ \varsigma$  $\dot{a}\beta i \omega \tau \circ \varsigma$ .

- 103 -

sero, che si faceva solitamente dai fedeli propensi a beneficare i sofferenti, a costruire chiese, monasteri e ricoveri di mendicità, a liberare schiavi, e ad altre opere di pia utilità e di benessere comune. Un'altra causa è l'impedimento che veniva arrecato ai Cristiani dalle continue e fiere persecuzioni imperiali e pagane, durate appunto fino agli esordi del IV secolo.

Per altro, la semplicità dei cristiani richiedeva l'uguaglianza nelle sepolture (3), e nelle Catacombe di Siracusa un leggiero e insignificante distintivo consisteva in qualche affresco, fatto eseguire dai parenti del morto, proprietarii dell'arcosolio, che poteva contenere per lo più un paio di tombe destinate ad un' intiera famiglia.

Oltre a ciò, noi sappiamo che, al tempo delle persecuzioni, i cadaveri venivano spesso trasportati di nascosto ed in fretta, e nelle Catacombe si inumavano all'insaputa dei persecutori. Quando poi la persecuzione, per l'avvenimento al trono di qualche imperatore clemente, veniva sospesa, i cristiani uscivano per prestare ai morti quel culto che credevano più propizio all'eterna loro felicità. E non solamente nei primi tre secoli, ma anche nei tre seguenti, le tombe dei martiri con preferenza divennero centri di culto frequentatissimi, ed il contatto con essi fu in ogni guisa tentato. (4) Infatti, il sepolcro a mensa, esplorato dall'Orsi,

(3) Varrone, Aulo Gellio, Ses. Pompeo Festo ed Orazio ci fanno sapere l'antica consuetudine di seppellire i defunti poveri in cimiteri eomuni, Sat. I, 8. 8-10: ed. L. Mueller, Lps. 1889; cfr. Henrion, *Hist. Eccles.* t. VII. p. 17, Paris, ed. Migne, 1857.

Huc prius angustis eiecta cadavera cellis
 Conservus vili portanda locabat in arca;
 Hoc miserae plebi stabat commune sepulcrum \*.

(4) Vd. Orsi, Notizie, luglio 1893, « Estratti » p. 21. Ma cfr. Inscr.



al principio destro della II. galleria settentrionale in S. Giovanni, e privo di qualche iscrizione che potrebbe illustrare il nome e le gesta di un santo o martire sepoltovi, è attorniato, come altri simili delle catacombe, da tanti sarcofagi terragni; perchè era una tortuna quella di venire seppellito accanto ad un martire o ad un cristiano che fosse morto in odore di santità.

Le acclamazioni μετά τῶν αγίων, cum sanctis, έν αγίω μαρτυρίω (5) ed altre menzionate nei precedenti capitoli, alludono talvolta all'anima del defunto, non al corpo seppellito presso i Santi, Il vocabolo Sancti, poi, nell'epigrafia cristiana vuole significare principalmente martiri, De Rossi, B, A. C., 1875, p. 20. Un mirabile riscontro trova l'epigrafe di Ciriaco e Ciriaca, fratello e sorella (K, n. 139), circa la denominazione dei Santi (forse martiri), in San Giovanni Crisostomo, Homil. XLI in I Cor., che afferma poter noi ottenere il perdono ai defunti από τῶν, μετ'α τῶν ( sott. άγίων ) καλουμένων. Gregorio Nazianzeno, in uno dei tanti epigrammi che scrisse per la morte di Nonna, sua madre, parla della vicinanza del corpo di lei a quelli di martiri. E san Paolino di Bordeaux, insigne poeta del V secolo, similmente cantando in patetici distici la morte del figliuoletto, finito di vivere dopo soli otto giorni, a lui ed al nipote Celso raccomanda "che di quel sangue, cioè di quella intercessione, si giovino in pro' de' genitori,... S. Agostino nell' opera "De

(5) Cf. εἰς τόπον ἀναπαύσεως in un'iscrizione cristiana di Atene, Bull. d. Correspondance Hellenique, a. I, dicembre 1877, pag. 393. Per molte singolari indicazioni dell'epigrafia cristiana di Atene, può consultarsi la raccolta di M. Koumanoudis, 'Αττικής ἐπιγραφαί ἐπιτύμξεοι, Atene 1871.

Chr. d. l. Gaule, op. cit., pg. 396 sgg.; De Rossi, B.A.C. a. 1875, p. 7; Roma sott., t. I, p. 341, ed altri scrittori da me citati nel lavoro che sto preparando «Inscriptionum Christianarum quae in Sy racusanis Catacumbis repertae sunt Corpusculum ».

cura pro mortuis,, riporta la notizia dei defunti che venivano sepolti accanto alle reliquie dei martiri. (6)

Quando i tumoli sono negletti, in uno stesso sarcofago troviamo due, tre ed anche più scheletri sovrapposti. Talvolta si incideva il nome del defunto, la sua età, il giorno della morte, ed anche dei simboli: qualche foglietta o ramoscello in bocca ad una colomba. simbolo della semplicità, come si legge nella Scrittura (7); due colombe affrontate tra fiori e verzura, simboleggianti il paradiso; un nimbo attorno l'imagine di Cristo o di qualche santo insigne, come nel dipinto di Marcia.

Non di rado si vede rappresentato accanto ad altre epigrafi il Pastor Bonus coll'agnella smarrita sulle spalle [nel sec. I e nel II d. C. nella cripta di Lucina. e dappoi nei cimiteri di Agnese e Callisto], conforme il testo biblico, s. Luca, XV, 4-6, xai επιτίθησιν επί τοῖς ώμοις εαυτοῦ χαίρων, et imposuit in humeros suos gaudens, con le parole benigne del Salvatore del mondo agli amici ed ai vicini συγχαίρητε μοι δτι εῦρον το πρόβατον μου το απολωλός; congratulamini mihi, quia inveni ovem meam quae perierat. (8)

V'ha pure l'àncora della speranza, tipo della croce, intorno al qual simbolo rimando il lettore alle osservazioni del comm. De Rossi, che ne scopri qualcuna con la corrispondenza di cinque pani segnati da un X (Bull. A. C., a. 1890) nel cimitero di Priscilla; e di più, è importante lo studio del Carini, Il Signum Christi (Roma 1890), e l'altro dell'ab. Davin, Le Si-

(6) Altri esempi allega il De Rossi, Bull. A. Cr., anno 1875, pag. 17-32.

(7) Ovvero anche la colomba col ramo d'olivo nel becco, simboleggiante la pace; cf. Genesi, VIII, 11: «At illa (la colomba dell'arca noetica) venit... portans ramum olivae virentibus foliis in ore suo». Noto è l' «estote... simplices sicut columbae».

(8) Cf. « Ego sum Pastor bonus », S. Giov. Ev., X, 11 e 14;
S. Matt., XI, 27; S. Luca X, 22.

gnum Christi (Roma, 1890), il quale interpreta l'àncora : "Il Cristo è la mia speranza, il Cristo Eucaristico ". Infatti, in molte iscrizioni, accanto l'àncora [speranza] si ha il pesce (Cristo nell'Eucaristia), e talvolta l'epigrafia cristiana riporta il nome  $E\lambda\pi_{i,\varsigma}$ , ovvero Spes od Io $\pi\eta_{i,\varsigma}$ , o l'iniziale E, per significare la costanza nella fede e la fermezza nelle persecuzioni. Per altro, s. Paolo. *Hebr.*, VI, 18, concorda su quest'uso, scrivendo: « Spem quam sicut anchoram habemus animae tutam ac firmam ».

Ho accennato il pesce. E anche nelle Catacombe Siracusane se ne veggono dipinti parecchi. Nall'affresco di Marcia, giusta il noto passo di Tertulliano, «pisciculi secundum IXOTN nostrum Iesum Christum», i due pesci, che tendono verso l'anfora ansata frapposta, rappresentano i Cristiani, secondo l'interpretazione che ne diedero gli Archeologi, e l'anfora indica la mèta, la fonte della vita eterna.

Trovasi anche la fenice con la palma ai lati, simbolo della risurrezione dei morti nel Signore per la vita eterna, ed il pavone simboleggiante l'immortalità e la risurrezione delle anime: nei cimiteri di Marcellino, di Pietro e di Agnese se ne scoprirono diversi, e il Mamachi ne scrisse dottamente, vd. Costumi dei prim. Crist., op. cit., t. I, p. 150. - Il tutto fa conchiudere al Carini che il cimitero di s. Giovanni sia cominciato dal III e IV secolo, cf. Le Cat. d. s. G. ecc., op. cit., pag. 15-16. Le latomie sarebbero state ridotte dai Cristiani ai propri usi, e poi, finite le persecuzioni, si sarebbero trasformate in cimiteri cristiani. Altri ammettono che le Catacombe siano fattura cristiana, I. Carini, op. cit., p. 15. Il Serradifalco però crede che la necropoli di san Giovanni abbia tratto la sua origine da tempo remotissimo, e poi si sia ingrandita coll'andar del tempo; e così le iscrizioni greco latine e il vario simbolismo cristiano rappresentatovi sarebbero derivati dalle varie dominazioni alle quali soggiacque Siracusa nell'antichità, vd. Dom. Lo Faso Pie-

trasanta, duca di Serradifalco, Le antichità di Sicilia, vol. IV, p. 128; Palermo MDCCCXL. — Il Cavallari invece congettura che le iscrizioni greche trovate nelle Catacombe Cassia e di san Giovanni siano da riferire dal II al V secolo, F. S. Cavallari e A. Holm, Top. Arch. di Sir., op. cit., p. 364. E Mgr. Carini, già mentovato, osservando che nel Jinguaggio ufficiale, nei monumenti, nella disciplina e nella liturgia ecclesiastica prevalse il greco fin da Costantino († 337), trovando in 83 iscrizioni greche quasi più nomi latini che greci, ne trae la conseguenza che l'età del cimitero di S. Giovanni debba fissarsi anteriormente a Costantino (o. c., p. 23).

Intorno all'epigrafe di Eusebio, scoperta nella Cripta di san Giovanni, il Carini suppose che debba riferirsi al papa di tal nome (9); ma dove ho avuto ragione di dubitare che si alluda a due martiri, è appunto sul titolo di Alessandro e Atanasio, figlio e padre (vd. p. 86). Nella seconda galleria settentrionale in s. Giovanni, nel quintultimo arcosolio, che s'incontra a destra dell'esploratore, levando un po' lo sguardo e projettando un fascio luminoso, comparisce scritto in rosso sulla calce viva il titolo ' $A\lambda i \xi \alpha v \delta \rho o \zeta$ , cui sottostanno tracce di lettere inde-

(9) A pg. 7 vd. il testo.—Nell'inventario del Museo di Siracusa porta il a. 63; K, n. 111; I. Carini, oltre che ne riporta la lezione nell'Arch. Stor. Siciliano, a. 1873, p. 506 e nel Bullett. d. Commiss. d'antich. in Sicilia, a. 1873, p. 27, scrisse di poi un opuscolo, più volte citato, Le Catacombe di san Giovanni in Siracusa e le memorie del papa Eusebio, Roma 1890, pg. 4 sgg. Sembra al Carini che, convenendo a martiri e santi le parole encomiastiche μαχαρίας μνήμης, e coincidendo la data della morte indicata nell'epitafio con quella della morte di papa s. Eusebio, 22 agosto, possa attribuirsi a lui l'iscrizione Siracusana. Pur avendo in grande ammirazione il nome e l'ingegno erudito dell'estinto Archeologo, non credo sicura la sua ipotesi: e di ciò non vo' dire altra parola.

Digitized by Google

「「「「」」」、「「「」」、「「」、「」、「」、「」、「」、「」、

cifrabili (10). Nell'anno 303, sotto Diocleziano e Massimiano imperatori, essendo Pascasio prefetto di Siracusa, furono crocifissi un Atanasio ed un Alessandro, padre e figlio, insieme ad altri martiri. Quel bollo, caratteristicamente notabile, e la coincidenza dei nomi colla paternità specificata di Atanasio su Alessandro, ci fanno nascere un dubbio increscioso se veramente sia quello il sepolcro dei due insigni martiri del secolo IV (11).

Se non che, un'alta importanza devesi dare all'iscrizione di una Euskia, scoperta lo scorso anno, vd. P. Orsi, *Insigne epigrafe del cimilero di s. Giov. in Sir.*, Roma, tip. d. Pace, 1895, di pgg. 12. Vi è ricordata la martire santa Lucia, «erga quam haud invenias condignam laudem». Avendone già scritto quel dotto articolo il prof. Orsi, mi limito a riportare il testo del notevole epitaffio:

Ευσκία ή άμενπτος ζήσα(σα) | χρηστῶς καὶ σεμνὰ ἐτη | πλῖο(ν) ἐλαττον κεί. ἀνε | παύσετο τἦ ε΄ορτῆ τῆς κυ | ρίας μου ΛΟΥΚΙΑΣ, εἰς ἦν | οὖκ ἐστιν ἐγκώμειον | εἰπειν · χρηστειανή, πιστή, τέλειος οὕσα, εὐχαριστοὕσα τῷ εἰδίψ ἀν | δρὶ πολλὰς εὐχαρισ | τίας.

Tutti questi monumenti, ed altri che si potrebbero scoprire col tempo, sono di grande vantaggio per la compiuta conoscenza della desiderata Sicilia sotterranea, vera sorella della Roma sotterranea cristiana, vd. De Rossi, B. A. C., a. 1877, pg. 150.

(10) Forse vi è inscritto il nome del padre 'Αθανασίου, che è pure inciso sui quattro bolli angolari.

(11) Vd. Mancaruso, Kalendarium Sanctorum Vrb. Syrac., al 13 febbraio. Negli Acta Sanctorum et Martyrum si riscontra il martirio di Atanasio e Alessandro: cf. Giov. Bollande, Acta SS. Antverp. MDCLVIII, vol. II, pg. 650. Però ne Rocco Pirri nella Sicilia Sacra, ne Ottavio Gaetani, citano i nomi di Atanasio e Alessandro, ma ricordano solamente il numero di tanti martiri Siracusani che nel 303 furono vittime di Pascasio. Però cfr. Cesare Gaetani, conte della Torre, RACCOLTA | D'ANTICHE ISCRIZIONI | SIRACUSANE ms. della Biblioteca Arciv. di Sir., f. 53. Ammette egli la probabilità che l'iscrizione si riferisca a' due martiri Siracusani omonimi.

Se la Siracusa dei pagani risplende nella storia politica e letteraria per la sua potenza terrestre e marittima, per le ricchezze, per la poesia e per la storia, qui con incredibile ardore coltivate; la nuova Siracusa, con le sue Catacombe, colla cripta di san Marziano e con quella di santa Lucia, coi suoi ragguardevoli sarcofagi, con tante epigrafi cemeteriali che ogni di vengono aumentandosi di numero e d'importanza, mercè gli scavi diretti dal prof. Orsi, brilla per una stabile e integrante nobiltà che essa ha raggiunto con tanti eroismi. Nella muta solitudine delle Catacombe, ove l'archeologo, assistito dall'operaio, interroga il passato delle sue gesta meravigliose; un sacro orrore ti penetra lo spirito, poiche noti, nell'oscurità glaciale e taciturna di Siracusa sotterranea, la semplicità della vita cristiana e la povertà delle tombe. Eppure, quel decoroso silenzio, imponendosi all'osservatore, gli ricorda i fasti più gloriosi dell'antico Cristianesimo, per cui versi di sublime ispirazione compose Giacomo Zanella, dopo visitate le Catacombe di Roma, simili, per molti rispetti, ai cimiteri Siracusani: (12).

Nella recondita Mistica notte .D' inestricabili Funebri grotte,

Fra canti e lagrime D'oppressi inermi, D'atteso secolo Fervono i germi.

L' ossa bisbigliano: Entro l' ampolle Il pio dei martiri Sangue ribolle. Sente il novissimo Spiro fecondo D'aprile etereo Turgido il mondo.

Dall' ime tenebre, Che de' leviti I puri ascondono Trepidi riti,

Uscite, o pallide Schiere pudiche, Nel lutto unanimi, Di Cristo amiche; etc....

(12) G. Z. — Poesie, 6. impress.; Firenze, Le Monnier, 1889, pg. 255-6.

Digitized by GOOS

Ciò, che può cantarsi delle catacombe di Siracusa; poiche, ogni marmo o grafito che riferisce il nome di un cristiano e una rivelazione di gloria, anzi che monumento di tristezza.

Una impressione particolare che si riceve attraversando gfi ambulacri delle diverse gallerie nelle oscure catacombe è la viva luce che penetra in quei viali per i *luminaria cryptae*, o, come oggi si chiamano nella scienza archeologica, *lucernari o pozzi di aria* ( $\tau \alpha' \sigma_{\pi \alpha \bar{\alpha} \alpha}$ , *luminaria*). Diversi scrittori cristiani, massime antichi, ne scrissero all'uopo, cfr. s. Geronimo, *In Ezeck.* LX. Così Aurelio Prudenzio nel *Peristephanon*, hymn. XI, v. 153-168, descrive ciò che egli poteva osservare visitando le Catacombe di Roma, simili per la costruzione a quelle di Siracusa, come, tra gli altri, ebbe a notare Mons. Bartolini: (13)

> Haud procul extremo culta ad pomoeria vallo Mersa latebrosis crypta patet foveis. Huius in occultum gradibus via prona reflexis Ire per infractus luce latente docet. Primas namque fores summo tenus intrat hiatu, Illustratque dies limina vestibuli, Inde ubi progressu facili nigrescere visa est Nox obscura, loci per specus ambiguum, Occurrunt caesis immissa foramina tectis, Quae jaciunt claros antra super radios: Quamlibet ancipites texant hic inde recessus Arcta sub umbrosis atria porticibus: Attamen excisi subter cava viscera montis Crebra terebrato fornice lux penetrat. Sic datur absentis per subterranea solis Cernere fulgorem luminibusque frui.

Che anzi, a tale riguardo può addursi la testimonianza di san Cipriano (l. IV *ad Matth.*): «O tenebras sole ipso lucidiores, ubi constituta sunt Dei templa !» — San Geronimo (comm. in

(13) Bartolini, Le Catacombe di Siracusa confrontate con i sotterranei cimiteri della Chiesa Romana, Roma 1847, di pg. 10.

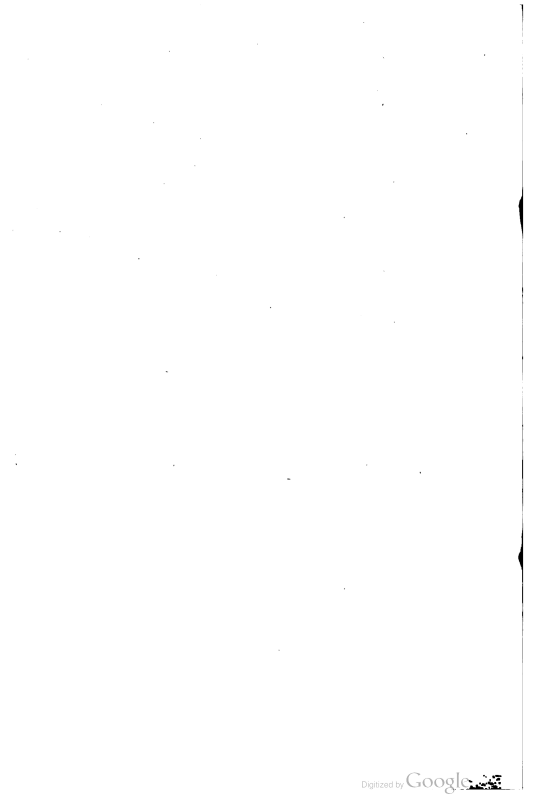
*Ezech.*) in simil guisa: «Cryptas ingredi, quae in terrarum profundo defossae, ex utraque parte ingredientium, per parietes habent corpora sepultorum, et ita obscura sunt omnia, ut raro desuper lumen admissum horrorem temperet tenebrarum, et coeca nocte circumdantis illud Virgilianum proponitur:

## Horror ubique animos, simul ipsa silentia terrent;

Ciò che asseriscono cotesti scrittori contemporanei all'èra delle Catacombe Romane, si osserva benissimo nella sotterranea Siracusa, come fu innanzi detto. Ma, perché davvero si conoscano le nostre necropoli cristiane, occorre che altre esplorazioni vi si facciano: e allora gli *Acta Sanctorum et Martyrum*, la Filologia della bassa grecità e dell'ultima latinità, e l'Archeologia Cristiana riceverebbero conferma su documenti positivi e integranti, quali l'arte e la pietà cristiana tramandò fino a noi.

FINE.



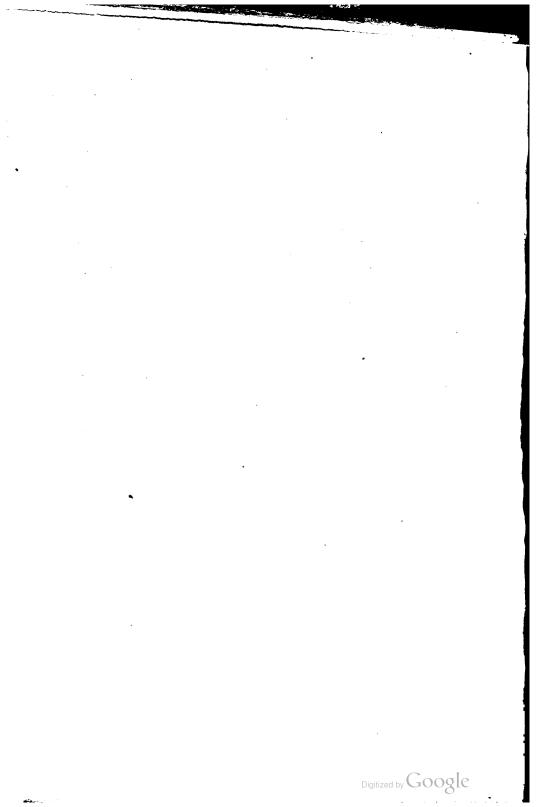




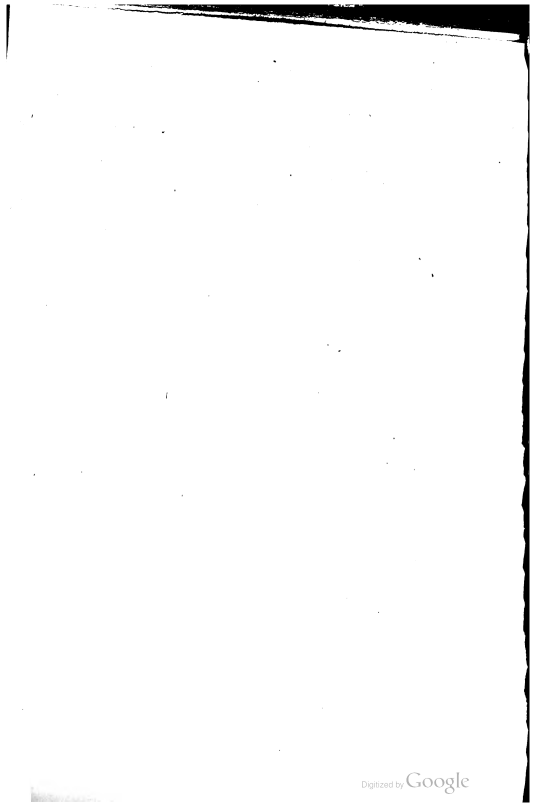
Ø

| I.    | Notizia bibliografica.                 | •      | Pag.     | 3          |  |  |  |  |  |  |  |
|-------|----------------------------------------|--------|----------|------------|--|--|--|--|--|--|--|
| II.   | Delle Epigrafi Cristiane Greche di Si- |        |          |            |  |  |  |  |  |  |  |
|       | racusa                                 | -      | *        | II         |  |  |  |  |  |  |  |
| III.  | Onomatologia epigrafica in forme do-   |        |          |            |  |  |  |  |  |  |  |
|       | rizzanti e latinizzanti .              |        | <b>»</b> | I <b>7</b> |  |  |  |  |  |  |  |
| IV.   | Onomatologia Greco-Cristiana           |        | <b>»</b> | 25         |  |  |  |  |  |  |  |
| v.    | La via di mezzo                        | •      | *        | 33         |  |  |  |  |  |  |  |
| VI.   | Significato simbolico della noi        | nencla | l-       |            |  |  |  |  |  |  |  |
|       | tura sepolcrale                        | ,      | <b>»</b> | 4 I        |  |  |  |  |  |  |  |
| VII.  | Dei carmi epigrafici                   | •      | *        | 51         |  |  |  |  |  |  |  |
| VIII. | Le iscrizioni latine                   |        | <b>»</b> | 55         |  |  |  |  |  |  |  |
| IX.   | Dei sostantivi                         |        | <b>»</b> | 58         |  |  |  |  |  |  |  |
| X.    | Idiotismi                              | •      | <b>»</b> | 65         |  |  |  |  |  |  |  |
| XI.   | Articoli, aggettivi e pronomi.         |        | <b>»</b> | 73         |  |  |  |  |  |  |  |
| XII.  | Corrispondenza di affetti.             | •      | Ŵ        | 77         |  |  |  |  |  |  |  |
| XIII. | Famiglie e servi                       |        | <b>»</b> | 85         |  |  |  |  |  |  |  |
| XIV.  | I segni simbolici                      |        | »        | 93         |  |  |  |  |  |  |  |
| XV.   | Siracusa sotterranea                   |        | »        | 93 111     |  |  |  |  |  |  |  |
|       |                                        |        |          |            |  |  |  |  |  |  |  |

Con approvazione ecclesiastica ☆ F. BENEDETTO ARCIVESCOVO



|          |       | ERRORI      |     |              |      |     | CORREZIONI |                   |  |
|----------|-------|-------------|-----|--------------|------|-----|------------|-------------------|--|
| Pag.     | 15,   | linea       | 5,  | παρδείνοι.   | •    | •   | •          | παρθενοι          |  |
| >        | 30,   | <b>&gt;</b> | 33, | Socr. Sozom  | ۱.   | • . | •          | Socrate           |  |
| >        | - 42, | <b>»</b>    | 9,  | indifferente |      | •   | :          | indifferentemente |  |
| *        | 66,   | nota        | 4,  | copiosa prop | pter | •   | •          | copiosa           |  |
| <b>»</b> | 68,   | linea       | 2,  | Una sovercl  | hia  | •   | •          | Una e soverchia   |  |
| *        | 102,  | »           | 5,  | terori .     |      |     | •          | tesori            |  |
|          |       |             |     |              |      |     | •          |                   |  |
|          |       |             |     |              |      |     |            |                   |  |



• •

## **DELLO STESSO AUTORE**

Quanto prima:

Studi di Epigrafia Cristiana (nell'Archivio Storico Siciliano).

In preparazione:

Inscriptionum Christianarum quae in Syracusanis Catacumbis repertae sunt — Corpusculum.



PREZZO DEL PRESENTE L. 2.



